Iseedu E- ISSN : 2615 - 3335

Journal of Islamic Education Thoughts and Practices https:/ /journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index
Vol. 9 No. 2 November 2025 : 297-307

Dari Idealisme ke Realitas: Tantangan Penerapan Nilai Multikultural dalam
Kehidupan Umat Islam di Era Modern

Ria Nata Kusuma!, Musa Asy’arie?, Mahasri Shobahiya3
23Universitas Muhammadiyah Surakarta

bor. ‘ , Abstract: Islamic multiculturalism is used as a universal picture of principle.
https://doi.org/10.23917/iseedu.v9i2.15139 L . i

*Correspondence: Ria Nata Kusuma The principles in question are ta’aruf, tasamuh, and "adl. Islam focuses on the
Email: anata3333@gmail.com respect given to the variety of Divine teachings. However, social trends show
Received: 11-09-2025 some aspects that are quite high such as exclusivism, intolerance, and
Accepted: 03-11-2025 polarization of religious identity. It is caused by multicultural education and

Published: 27-11-2025 digital media that have emerged in human life. In overcoming challenges, it is

® necessary to implement multicultural values for every Muslim community. This
research was conducted using literary analysis using previous literature. The
Copyright: © 2025 by the authors.  results of this study show that the development of multicultural education

Submitted = for possible open access  focysed on Islam is needed as a strategic effort. Furthermore, there is a need for
publication under the terms and conditions

of the Creative Commons Attribution (CC @1 interpretation of religious texts and the role of scholars in teaching Islam to

BY) license  the public. Digital literacy plays an important role in shaping Islamic
(https://creativecommons.org/licenses/by/4. e . . . . . . .
o/ communities in an inclusive and dialogical manner. Thus, multiculturalism is

able to form an Islamic community with diversity related to social phenomena
and actual forms based on prophetic teachings. In this case, the main focus is on the condition of the challenges of
humanity, equality and transcendence in contemporary life.

Keywords: Islamic Multiculturalism, Tolerance, Religious Moderation, Multicultural Education, Religious Digital
Literacy.

Abstrak: Multikulturalisme Islam dijadikan gambaran prinsip secara universal. Prinsip yang dimaksud
adalah ta'aruf, tasamuh, dan 'adl. Islam memfokuskan pada rasa hormat yang diberikan terhadap variasi
ajaran Ilahi. Namun, tren sosial memperlihatkan beberapa aspek yang cukup tinggi seperti eksklusivisme,
intoleransi, dan polarisasi identitas keagamaan. Disebabkan karena pendidikan multikultural dan media
digital yang muncul dalam kehidupan manusia. Dalam mengatasi tantangan, perlu adanya implementasi nilai
multikultural bagi setiap masyarakat Muslim. Penelitian ini dilakukan dengan menggunakan analisis sastra
menggunakan literature terdahulu. Hasil penelitian ini memperlihatkan adanya pengembangan dalam
edukasi multikultural yang difokuskan secara Islam diperlukan sebagai upaya yang cukup strategis.
Selanjutnya, diperlukan adanya penafsiran pada teks agama dan peran ulama dalam mengajarkan agama
Islam kepada masyarakat. Literasi digital memainkan peran yang penting dalam membentuk komunitas
Islam secara inklusif dan dialogis. Sehingga, multikulturalisme mampu membentuk komunitas Islam dengan
keberagaman yang berkaitan dengan fenomena sosial dan wujud aktual berdasarkan ajaran profetik. Dalam
hal ini, fokus utama adalah pada kondisi adanya tantangan kemanusiaan, kesetaraan dan transendensi pada
hidup yang kontemporer.

Kata Kunci: Multikulturalisme Islam, Toleransi, Moderasi Beragama, Pendidikan Multikultural, Literasi
Digital Keagamaan.

297


https://doi.org/10.23917/iseedu.v9i2.15139
mailto:rianata3333@gmail.com

Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 298 of 307

Pendahuluan

Era globalisasi dan digitalisasi telah membawa masyarakat Muslim ke dalam ruang interaksi
yang semakin kompleks dan beragam (Afif et al., 2025; Rifa’i et al., 2024). Secara global, umat Islam
berjumlah lebih dari 1,9 miliar jiwa yang tersebar di berbagai negara dengan latar budaya, etnis, dan
sistem sosial yang berbeda-beda (Supriyatno & Ubabuddin, 2019). Di Indonesia, sebagai negara
dengan populasi Muslim terbesar di dunia, sekitar 87% penduduk memeluk agama Islam dan hidup
berdampingan dengan pemeluk agama lain dalam konteks masyarakat multikultural (Yunus &
Zulkifli Hj Mohd Yusoff, 2023). Intensitas interaksi lintas agama dan budaya yang semakin tinggi,
baik melalui migrasi, media digital, maupun globalisasi nilai, menempatkan umat Islam pada situasi
pluralitas yang tidak terhindarkan (Al Mubarok et al., 2025). Namun, berbagai indikator sosial
menunjukkan bahwa praktik toleransi dan penerimaan terhadap perbedaan masih menghadapi
tantangan serius (Mustapa et al., 2025). Laporan lembaga pemantau kebebasan beragama
menunjukkan masih adanya kasus intoleransi, diskriminasi, dan konflik sosial berbasis agama yang
terjadi di berbagai wilayah, yang mencerminkan lemahnya implementasi nilai multikultural dalam
kehidupan umat Islam modern (Luthfi et al., 2025). Kondisi ini memperlihatkan bahwa pluralitas
sebagai realitas sosial belum sepenuhnya direspons secara konstruktif oleh sebagian umat Islam,
sehingga memunculkan eksklusivisme, sektarianisme, dan resistensi terhadap perbedaan.

Secara normatif, Islam memiliki fondasi teologis yang kuat dalam menghargai keberagaman.
Al-Qur’an secara eksplisit menegaskan bahwa perbedaan suku, bangsa, dan budaya merupakan
kehendak Ilahi, sebagaimana tercantum dalam QS. Al-Hujurat (49:13) yang menekankan prinsip /i-
ta‘arafii sebagai dasar relasi antarmanusia (Mahmudulhassan et al., 2025). Pemikiran Islam
kontemporer yang dikembangkan oleh tokoh-tokoh seperti Nurcholish Madjid dan Amin Abdullah
juga menegaskan bahwa nilai tasamuh (toleransi), ‘adl (keadilan), dan penghormatan terhadap
martabat manusia merupakan prinsip universal Islam yang sejalan dengan multikulturalisme.
Sejumlah kajian akademik mutakhir menempatkan multikulturalisme Islam sebagai konsep teologis
dan sosial yang berakar pada kesadaran tauhid, di mana penghormatan terhadap perbedaan dipahami
sebagai bentuk pengakuan terhadap ciptaan Tuhan (Naim & Qomar, 2021). Studi-studi dalam bidang
pendidikan Islam dan teologi multikultural menunjukkan bahwa internalisasi nilai-nilai tersebut
berpotensi membentuk masyarakat Muslim yang inklusif dan beradab.

Meskipun demikian, state of the art penelitian menunjukkan bahwa sebagian besar kajian
tentang multikulturalisme Islam masih berada pada tataran normatif, konseptual, dan pedagogis.
Penelitian-penelitian tersebut umumnya menekankan idealitas ajaran Islam tentang pluralitas,
pengembangan kurikulum pendidikan multikultural, atau refleksi teologis terhadap ayat-ayat Al-
Qur’an yang berbicara tentang keberagaman (Djamaluddin et al., 2024; Kolb, 2018; Setemen et al.,
2023). Kajian yang mengaitkan langsung antara ajaran normatif tersebut dengan realitas sosial umat
Islam modern masih terbatas, terutama yang didukung oleh data empiris kuantitatif mengenai tingkat
toleransi, eksklusivisme, dan kesadaran lintas budaya di masyarakat Muslim (Gunasekaran et al.,
2022). Akibatnya, terdapat kecenderungan kesenjangan antara narasi ideal multikulturalisme Islam
dengan kondisi aktual yang dihadapi umat Islam dalam kehidupan sosial sehari-hari.

Kesenjangan penelitian tersebut menunjukkan bahwa belum banyak kajian yang secara
sistematis memetakan tantangan konkret penerapan nilai multikultural dalam kehidupan umat Islam
modern dengan menghubungkan dimensi teologis dan realitas sosial secara simultan. Kurangnya
penelitian yang mengintegrasikan pendekatan teologis Islam dengan analisis sosial empiris

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu



https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index

Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 299 of 307

menyebabkan pemahaman tentang penyebab rendahnya implementasi nilai multikultural masih
bersifat parsial. Dengan demikian, terdapat kebutuhan akademik yang mendesak untuk mengkaji
secara lebih mendalam faktor-faktor yang membentuk jarak antara idealisme ajaran Islam tentang
pluralitas dan realitas sosial umat Islam di era modern.

Berdasarkan kondisi tersebut, permasalahan utama yang diangkat dalam penelitian ini adalah
masih kuatnya tantangan penerapan nilai multikultural dalam kehidupan umat Islam modern yang
ditandai oleh rendahnya toleransi, menguatnya eksklusivisme keagamaan, serta belum optimalnya
kesadaran lintas budaya, sehingga menciptakan kesenjangan antara idealisme ajaran Islam yang
menjunjung pluralitas dengan realitas sosial yang dihadapi umat Islam saat ini.

Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan untuk memberikan pemahaman yang lebih
komprehensif mengenai dinamika penerapan nilai multikultural dalam masyarakat Muslim
kontemporer. Di tengah meningkatnya arus globalisasi, polarisasi identitas, dan penyebaran narasi
keagamaan melalui media digital, penelitian ini menjadi penting untuk memperkuat wacana Islam
moderat dan inklusif. Temuan penelitian diharapkan dapat berkontribusi secara teoretis dalam
pengembangan kajian multikulturalisme Islam serta secara praktis mendukung penguatan pendidikan
Islam yang berorientasi pada nilai rahmatan lil-‘alamin, toleransi, dan harmoni sosial dalam
masyarakat multikultural.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan
(library research) yang berfokus pada analisis konseptual dan kritis terhadap penerapan nilai
multikultural dalam kehidupan umat Islam di era modern. Pendekatan kualitatif dipilih karena
penelitian ini bertujuan untuk memahami secara mendalam makna, dinamika, dan tantangan nilai
multikulturalisme Islam sebagaimana tercermin dalam sumber-sumber teologis dan kajian sosial
kontemporer, bukan untuk menguji hipotesis secara statistik. Data penelitian bersumber dari literatur
primer dan sekunder yang relevan, meliputi ayat-ayat Al-Qur’an, tafsir, karya pemikir Islam
kontemporer seperti Nurcholish Madjid dan Amin Abdullah, serta artikel jurnal ilmiah, buku
akademik, dan laporan penelitian terkini yang membahas multikulturalisme, pluralitas, toleransi, dan
kehidupan umat Islam modern.

Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran sistematis terhadap publikasi ilmiah yang
memiliki keterkaitan langsung dengan tema penelitian, dengan kriteria keterpilihan berupa relevansi
topik, kredibilitas sumber, dan kebaruan kajian. Literatur yang digunakan mencakup kajian teologis
normatif mengenai multikulturalisme Islam serta penelitian sosial yang mengungkap realitas empiris
umat Islam dalam konteks pluralitas budaya dan agama. Data kuantitatif yang digunakan dalam
penelitian ini bersifat pendukung dan diperoleh dari laporan resmi, statistik sosial, dan hasil penelitian
terdahulu untuk memperkuat analisis mengenai tantangan aktual yang dihadapi umat Islam dalam
mengimplementasikan nilai multikultural.

Analisis data dilakukan dengan menggunakan teknik analisis isi (content analysis) dan
analisis kritis-deskriptif. Pada tahap ini, peneliti mengidentifikasi konsep, tema, dan pola pemikiran
yang berkaitan dengan nilai multikultural dalam Islam, kemudian membandingkannya dengan
realitas sosial yang diungkap dalam berbagai kajian empiris. Proses analisis dilakukan melalui
tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan secara reflektif, sehingga diperoleh
gambaran yang utuh mengenai kesenjangan antara idealisme ajaran Islam dan praktik sosial umat

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu



https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index

Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 300 of 307

Islam modern. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menafsirkan data secara kontekstual
serta menghubungkan dimensi normatif Islam dengan dinamika sosial kontemporer.

Dengan metode tersebut, penelitian ini diharapkan mampu menghasilkan analisis yang
komprehensif mengenai tantangan penerapan nilai multikultural dalam kehidupan umat Islam,
sekaligus menawarkan pemahaman konseptual yang dapat menjadi dasar pengembangan wacana
Islam moderat, inklusif, dan berorientasi pada nilai rahmatan lil-‘alamin di era global.

Hasil dan Pembahasan
A. Multikulturalisme sebagai Idealisme Normatif dalam Islam

Hasil kajian menunjukkan bahwa multikulturalisme dalam Islam bukanlah konsep yang
bersifat periferal atau sekadar adaptasi terhadap wacana modern, melainkan merupakan bagian
inheren dari struktur normatif ajaran Islam itu sendiri (Muhajir et al., 2020). Al-Qur’an
menempatkan keberagaman manusia sebagai realitas ontologis yang dikehendaki Allah
(sunnatullah), bukan sebagai kondisi sosial yang bersifat kebetulan atau temporer (Murdiono,
2020). Penegasan ini secara eksplisit dinyatakan dalam QS. Al-Hujurat (49:13), yang mengaitkan
penciptaan manusia yang berbangsa-bangsa dan bersuku-suku dengan tujuan moral li-ta ‘arafu
(saling mengenal). Ayat ini tidak hanya mengakui fakta pluralitas, tetapi sekaligus memberikan
kerangka etis bahwa perbedaan harus dikelola melalui relasi dialogis, bukan dominasi atau
penyeragaman. Dengan demikian, multikulturalisme dalam Islam berangkat dari kesadaran
teologis bahwa keberagaman adalah bagian dari rencana ilahi yang memiliki nilai moral dan
spiritual.

Dalam perspektif normatif Islam, pengakuan terhadap pluralitas tidak berdiri sendiri,
melainkan terikat erat dengan nilai-nilai etika sosial yang mengatur relasi antarmanusia. Prinsip
tasamuh (toleransi) berfungsi sebagai sikap dasar yang mendorong penerimaan terhadap
perbedaan keyakinan, budaya, dan identitas, tanpa harus mengorbankan komitmen akidah
(Ma’rifah, 2023). Prinsip ‘adl (keadilan) menjadi fondasi struktural yang memastikan bahwa
perbedaan tidak melahirkan ketimpangan hak, diskriminasi, atau subordinasi kelompok tertentu.
Sementara itu, ta ‘a ruftidak sekadar dimaknai sebagai proses mengenal secara pasif, tetapi sebagai
upaya aktif membangun pemahaman, empati, dan penghormatan terhadap “yang lain”. Ketiga
prinsip ini membentuk kerangka etis multikulturalisme Islam yang bersifat normatif, transkultural,
dan universal, karena berakar pada kesadaran tauhid yang menegaskan kesetaraan ontologis
seluruh manusia di hadapan Tuhan (Sukardi et al., 2025).

Idealisme normatif multikulturalisme Islam juga tercermin secara konkret dalam praktik
historis Nabi Muhammad SAW, khususnya melalui Piagam Madinah. Dokumen ini sering
dipandang sebagai preseden awal pembentukan masyarakat multikultural yang diatur oleh prinsip
keadilan dan kesepakatan bersama (Basri et al., 2020). Piagam Madinah menunjukkan bahwa
Islam tidak memaksakan homogenitas identitas keagamaan atau budaya, melainkan membangun
tatanan sosial yang mengakui keberadaan komunitas Muslim dan non-Muslim sebagai bagian dari
satu kesatuan politik (Yanti et al.,, 2024). Pengakuan terhadap kebebasan beragama, jaminan
keamanan kolektif, serta kesetaraan di hadapan hukum menegaskan bahwa multikulturalisme
dalam Islam bukan hanya ideal normatif, tetapi juga pernah diaktualisasikan dalam struktur sosial
yang nyata. Dari sudut pandang ini, Piagam Madinah berfungsi sebagai legitimasi historis-teologis
bahwa pluralitas dapat dikelola secara adil dalam kerangka nilai-nilai Islam.

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu



https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index

Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 301 of 307

Kajian pemikiran Islam kontemporer semakin memperkuat posisi multikulturalisme
sebagai idealisme normatif dalam Islam. Para pemikir modern menafsirkan ajaran Islam sebagai
agama yang membawa nilai-nilai universal kemanusiaan, seperti penghormatan terhadap martabat
manusia, keadilan sosial, dan perdamaian. Dalam kerangka ini, multikulturalisme dipahami bukan
sebagai relativisme teologis, melainkan sebagai ekspresi etika Islam yang menempatkan
kemanusiaan sebagai titik temu antarperbedaan (Setiawan et al., 2020). Pendekatan ini
menegaskan bahwa komitmen terhadap nilai multikultural tidak bertentangan dengan ortodoksi
Islam, selama berlandaskan pada prinsip tauhid dan akhlak. Sebaliknya, penolakan terhadap
pluralitas justru berpotensi mereduksi pesan moral Islam yang bersifat rahmatan lil-‘alamin
(Saerozi, 2019).

Secara kritis, idealisme normatif multikulturalisme Islam juga dapat dipahami sebagai
standar etis yang berfungsi evaluatif terhadap praktik keberagamaan umat Islam. Idealisme ini
tidak hanya memberikan legitimasi teologis terhadap keberagaman, tetapi juga menjadi ukuran
moral untuk menilai sejauh mana praktik sosial umat Islam sejalan dengan nilai-nilai dasar ajaran
agama. Dengan demikian, multikulturalisme dalam Islam tidak berhenti pada tataran wacana
normatif, melainkan memiliki implikasi etis yang kuat dalam membentuk sikap, orientasi, dan
tanggung jawab sosial umat Islam.

B. Realitas Sosial dan Pendidikan Umat Islam di Era Modern

Berbeda dengan idealisme normatif Islam yang menempatkan keberagaman sebagai
sunnatullah dan fondasi etika sosial, realitas kehidupan umat Islam di era modern menunjukkan
adanya ketegangan serius antara ajaran ideal dan praktik sosial (Romlah et al., 2025). Temuan
penelitian memperlihatkan bahwa pluralitas dalam masyarakat Muslim kontemporer justru kerap
memunculkan intoleransi, eksklusivisme, dan polarisasi identitas. Globalisasi dan digitalisasi,
yang seharusnya membuka ruang dialog lintas budaya dan agama, dalam praktiknya sering kali
memperkuat batas-batas identitas keagamaan (Iorio & Silva, 2024). Identitas Islam tidak jarang
dipahami secara sempit sebagai simbol pembeda yang eksklusif, bukan sebagai nilai etis yang
mendorong keterbukaan dan penghormatan terhadap perbedaan. Kondisi ini menunjukkan bahwa
pluralitas sebagai realitas sosial belum sepenuhnya diinternalisasi sebagai nilai moral dalam
kehidupan umat Islam modern.

Dalam konteks pendidikan, temuan penelitian menunjukkan bahwa lembaga pendidikan
Islam—baik di tingkat sekolah maupun perguruan tinggi—belum sepenuhnya berfungsi sebagai
ruang strategis pembentukan kesadaran multikultural (Abduh et al., 2023). Pendidikan agama
Islam masih dominan berorientasi pada aspek kognitif dan normatif, dengan penekanan pada
penguasaan teks, hafalan, dan ritual, sementara dimensi etika sosial dan dialog lintas perbedaan
kurang mendapatkan perhatian (Al Mubarok et al., 2023). Pendekatan pembelajaran yang bersifat
tekstual dan monologis cenderung membentuk pemahaman keagamaan yang rigid, sehingga
peserta didik kurang dibekali kemampuan reflektif untuk merespons keberagaman secara kritis
dan empatik (Abell et al., 2015). Akibatnya, pendidikan agama tidak jarang justru mereproduksi
sikap eksklusif dan dikotomis dalam melihat “yang lain”.

Temuan empiris dari berbagai penelitian dan survei nasional memperkuat gambaran
tersebut. Lingkungan pendidikan, termasuk kampus yang seharusnya menjadi ruang intelektual
terbuka, masih menunjukkan adanya tingkat intoleransi dan resistensi terhadap perbedaan
keyakinan. Fenomena ini mencerminkan lemahnya integrasi nilai pluralisme dan

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu



https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index

Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 302 of 307

multikulturalisme dalam praktik pendidikan Islam (Al Hadi et al., 2025). Ketika pendidikan gagal
menanamkan nilai dialog, empati, dan penghormatan terhadap perbedaan, institusi pendidikan
kehilangan fungsinya sebagai agen transformasi sosial dan justru berpotensi menjadi ruang
reproduksi konflik simbolik berbasis identitas keagamaan (Agard-Jones, 1995).

Selain faktor pedagogis, realitas sosial umat Islam modern juga dipengaruhi oleh kuatnya
intervensi politik identitas dan media digital (Al Mubarok et al., 2025). Identitas keagamaan sering
digunakan sebagai alat legitimasi kepentingan politik, baik di tingkat lokal maupun nasional,
sehingga agama direduksi menjadi simbol ideologis yang kaku (Mahmudulhassan et al., 2024).
Praktik ini mempersempit ruang dialog dan memperkuat logika mayoritas—minoritas dalam relasi
sosial. Dalam konteks pendidikan, narasi keagamaan yang sarat kepentingan politik sering kali
masuk melalui media sosial dan memengaruhi cara berpikir generasi muda Muslim. Minimnya
literasi digital dan kemampuan verifikasi informasi menyebabkan peserta didik mudah terpapar
narasi intoleran, ujaran kebencian, dan pemahaman keagamaan yang simplistik (Mutchima et al.,
2025).

Lebih jauh, media sosial telah menciptakan ruang baru bagi pembentukan identitas
keagamaan yang bersifat emosional dan reaktif. Alih-alih menjadi medium pembelajaran dan
dialog, ruang digital kerap berfungsi sebagai arena kontestasi ideologis yang memperkuat
polarisasi (Suharso et al., 2020). Dalam situasi ini, pendidikan agama Islam belum sepenuhnya
mampu merespons tantangan digital secara adaptif. Ketidaksiapan pendidik dan kurikulum dalam
mengintegrasikan literasi digital dan perspektif multikultural menyebabkan peserta didik
menghadapi realitas plural dengan bekal pemahaman yang terbatas dan defensif (Mohammad
Mizan Habibi, 2017).

Secara kritis, realitas sosial dan pendidikan umat Islam di era modern memperlihatkan
bahwa kesenjangan antara idealisme normatif Islam dan praktik keberagamaan bukan semata-mata
disebabkan oleh lemahnya ajaran agama, melainkan oleh kegagalan institusional dalam
mentransformasikan nilai-nilai tersebut ke dalam sistem pendidikan dan ruang sosial (Fauziyah et
al., 2024). Pendidikan Islam yang belum kontekstual, dialogis, dan multikultural memperlebar
jarak antara Islam sebagai ajaran rahmatan lil-‘alamin dan Islam sebagai identitas sosial yang
eksklusif. Kondisi ini menegaskan bahwa persoalan utama bukan terletak pada teks keagamaan,
melainkan pada cara teks tersebut dipahami, diajarkan, dan diinternalisasi dalam kehidupan umat
Islam modern.

C. Tantangan dan Penguatan Pendidikan Multikultural Islam

Hasil kajian menunjukkan bahwa kesenjangan antara idealisme normatif Islam dan realitas
sosial umat Islam modern tidak dapat diatasi hanya melalui penegasan doktrin teologis, melainkan
memerlukan strategi transformasi sosial yang sistematis dengan pendidikan sebagai instrumen
utama (Farougq et al., 2025). Pendidikan Islam menempati posisi strategis karena berfungsi sebagai
ruang reproduksi sekaligus rekonstruksi nilai-nilai keagamaan (Sirojuddin & Ghoni, 2025). Ketika
pendidikan agama hanya menekankan aspek kognitif, ritual, dan normatif, maka ia cenderung
melahirkan kesalehan individual yang terlepas dari sensitivitas sosial. Oleh karena itu, penguatan
pendidikan multikultural Islam menjadi kebutuhan mendesak untuk mentransformasikan nilai
toleransi, keadilan, dan penghormatan terhadap perbedaan dari tataran ideal ke praktik sosial yang
konkret (Nizam et al., 2025).

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu



https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index

Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 303 of 307

Salah satu tantangan utama dalam pendidikan Islam adalah dominasi pendekatan tekstual
dan monologis dalam pembelajaran agama. Kurikulum Pendidikan Agama Islam masih banyak
berorientasi pada transfer pengetahuan keagamaan, sementara dimensi dialog, refleksi kritis, dan
pemaknaan kontekstual terhadap realitas plural belum terintegrasi secara optimal (Johnson &
Jackson Williams, 2015). Kondisi ini menuntut adanya reformasi kurikulum yang tidak hanya
memasukkan nilai multikultural sebagai materi tambahan, tetapi menjadikannya sebagai
perspektif dasar dalam pembelajaran agama. Integrasi nilai multikultural dalam kurikulum PAI
perlu diarahkan pada pengembangan kompetensi sosial peserta didik, seperti kemampuan
berdialog, berpikir kritis, empati lintas budaya, dan penghormatan terhadap perbedaan keyakinan,
tanpa mengaburkan identitas keislaman (Sanabria et al., 2024).

Transformasi pendidikan multikultural Islam juga menuntut penguatan peran pendidik
sebagai agen perubahan. Guru dan dosen agama tidak hanya berperan sebagai penyampai doktrin,
tetapi sebagai fasilitator pembelajaran yang mampu mengelola keberagaman secara pedagogis.
Keterbatasan kompetensi pendidik dalam memahami isu pluralisme, multikulturalisme, dan
literasi digital menjadi salah satu faktor penghambat utama. Oleh karena itu, peningkatan kapasitas
pendidik melalui pelatihan pedagogi multikultural, dialog lintas iman, dan pemanfaatan media
digital menjadi langkah strategis dalam membangun pendidikan Islam yang inklusif dan adaptif
terhadap tantangan zaman.

Selain reformasi kurikulum dan penguatan pendidik, transformasi sosial melalui
pendidikan Islam juga memerlukan pendekatan reinterpretasi kontekstual terhadap teks
keagamaan. Pendekatan ini menekankan pentingnya ijtihad sosial dalam membaca teks agama
agar tidak terjebak pada pemahaman literal yang ahistoris dan eksklusif (Afriyanto & Anandari,
2024). Reinterpretasi kontekstual bukanlah upaya merelativisasi ajaran Islam, melainkan strategi
untuk mengaktualisasikan nilai-nilai universal Islam—seperti keadilan, kemaslahatan, dan
perdamaian—dalam konteks masyarakat multikultural modern. Pendidikan yang mengajarkan
metode berpikir kritis terhadap teks keagamaan akan membekali peserta didik dengan kemampuan
membedakan antara nilai normatif Islam dan ekspresi historisnya (Reitz et al., 2009).

Dalam konteks transformasi sosial yang lebih luas, penguatan pendidikan multikultural
Islam juga harus diiringi dengan peningkatan literasi digital keagamaan. Media sosial telah
menjadi ruang utama pembentukan wacana keagamaan, terutama di kalangan generasi muda
(Huda et al., 2021). Tanpa kemampuan literasi digital yang memadai, ruang digital justru menjadi
arena penyebaran narasi intoleran dan polarisasi identitas. Oleh karena itu, pendidikan Islam perlu
mengintegrasikan literasi digital sebagai bagian dari pembelajaran multikultural, sehingga peserta
didik mampu melakukan verifikasi informasi, memahami konteks wacana, dan berpartisipasi
secara konstruktif dalam ruang publik digital (Aydin, 2012).

Lebih lanjut, transformasi pendidikan multikultural Islam tidak dapat dilepaskan dari peran
institusi keagamaan, negara, dan masyarakat sipil. Ulama dan organisasi keagamaan memiliki
otoritas moral yang besar dalam membentuk narasi keislaman di ruang publik. Penguatan wacana
moderasi, toleransi, dan dialog antarumat beragama melalui khutbah, pengajian, dan media
keagamaan menjadi bagian integral dari pendidikan sosial umat Islam (Umam & Barmawi, 2023).
Sementara itu, kebijakan publik yang mendukung pendidikan inklusif dan perlindungan terhadap
keberagaman berperan penting dalam menciptakan ekosistem sosial yang kondusif bagi
internalisasi nilai multikultural.

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu



https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index

Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 304 of 307

Secara kritis, hal ini menegaskan bahwa penguatan pendidikan multikultural Islam bukan
sekadar respons terhadap konflik sosial, tetapi merupakan strategi jangka panjang untuk
membangun peradaban Islam yang selaras dengan nilai rahmatan lil-‘alamin. Pendidikan yang
transformatif memungkinkan umat Islam tidak hanya memahami keberagaman sebagai fakta
sosial, tetapi juga mengelolanya sebagai sumber etika, solidaritas, dan kemanusiaan bersama.
Dengan demikian, pendidikan multikultural Islam berfungsi sebagai jembatan strategis yang
menghubungkan idealisme normatif Islam dengan realitas sosial umat Islam di era modern.

Simpulan

Multikulturalisme dalam Islam memiliki fondasi normatif yang kuat, baik secara teologis
maupun historis. Al-Qur’an menegaskan keberagaman sebagai sunnatullah yang harus dikelola
melalui prinsip ta ‘aruf, tasamuh, dan ‘adl, sementara praktik Nabi Muhammad SAW melalui Piagam
Madinah menunjukkan bahwa kehidupan sosial yang plural dapat dibangun di atas nilai keadilan,
kesetaraan, dan penghormatan terhadap perbedaan. Kerangka normatif ini menempatkan
multikulturalisme sebagai bagian integral dari visi Islam yang bersifat universal dan berorientasi pada
kemaslahatan umat manusia. Realitas sosial umat Islam di era modern, bagaimanapun,
memperlihatkan adanya kesenjangan antara idealisme tersebut dan praktik keberagamaan yang
berkembang dalam kehidupan sosial dan pendidikan. Globalisasi, digitalisasi, politik identitas, serta
pendekatan keberagamaan yang cenderung tekstual dan eksklusif telah memicu menguatnya
intoleransi dan polarisasi sosial. Pendidikan agama yang belum sepenuhnya dialogis, kontekstual,
dan multikultural berkontribusi pada lemahnya internalisasi nilai toleransi dan penghormatan
terhadap perbedaan, sehingga Islam lebih sering tampil sebagai identitas sosial yang defensif daripada
sebagai etika sosial yang inklusif. Oleh karena itu, diperlukan penguatan pendidikan multikultural
Islam sebagai strategi utama transformasi sosial. Reformasi kurikulum Pendidikan Agama Islam,
pengembangan pedagogi dialogis dan reflektif, reinterpretasi kontekstual teks keagamaan, serta
peningkatan literasi digital dan kapasitas pendidik menjadi langkah krusial untuk menjembatani
kesenjangan antara idealisme dan realitas. Disarankan agar lembaga pendidikan, ulama, dan pembuat
kebijakan berkolaborasi secara berkelanjutan dalam membangun ekosistem pendidikan Islam yang
moderat dan inklusif, sehingga nilai-nilai multikultural Islam dapat diaktualisasikan secara nyata

dalam kehidupan umat Islam di era modern.

Daftar Pustaka

Abduh, A., Haris, H., Rosmaladewi, R., & Muslim, A. (2023). Redefining Multicultural Competence
of Students in Indonesian Higher Education: Meta-analysis Approach. International Journal of
Language Education, 7(1), 162—170. https://doi.org/10.26858/ijole.v1i1.45160

Abell, M. L., Manuel, J., & Schoeneman, A. (2015). Student Attitudes Toward Religious Diversity
and Implications for Multicultural Competence. Journal of Religion and Spirituality in Social

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu



https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index

Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 305 of 307

Work, 34(1), 91-104. https://doi.org/10.1080/15426432.2014.943920

Afif, F. N. H., Musyaffa, Z. H., & Al Mubarok, F. U. (2025). Inclusive Digital Technology and
Islamic Education: Promoting Social Equity for Persons with Disabilities in the Digital Age.
Multicultural Islamic Education Review, 3(1), 25-35. https://doi.org/10.23917/mier.v3i1.9913

Afriyanto, D., & Anandari, A. A. (2024). Transformation of Islamic Religious Education in the
Context of Multiculturalism at SMA Negeri 9 Yogyakarta Through an Inclusive Approach.
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 21(1), 1-21. https://doi.org/10.14421/jpai.v2111.7142

Agard-Jones, L. (1995). Are you ready for 20007 Issues raised by an education that is multicultural.
Public and Access Services Quarterly, 1(3), 31-36. https://doi.org/10.1300/J119v01n03 04

Al Hadi, A. F. M. Q., Muh. Nur Rochim Maksum, Intan Dian Saputri, Syahrul Adam Salleh Ibrahim,
& Ammar Wangyee. (2025). The Transformation of Islamic Educational Leadership in a
Multicultural Society: A Theoretical Review Based on Critical Literature. Multicultural Islamic
Education Review, 3(2), 149—-160. https://doi.org/10.23917/mier.v3i2.12098

Al Mubarok, F. U., Al Manfaluthi, L. Z., Arsyi, A. D., & Mubarak, M. R. (2025). Progressive Islamic
Education through the Lens of Human Essence: Philosophical Foundations and Transformative
Strategies. Multicultural Islamic Education Review, 3(1), 01-14.
https://doi.org/10.23917/mier.v3i1.9911

Al Mubarok, F. U., Rohmani, A. F., Al Manfaluthi, L. Z., & Al Farisi, M. S. (2025). Bibliometric
Analysis of Game-Based Mobile Learning in Higher Education: Trends and Gaps. Journal of
Learning for Development, 12(3), 501-518. https://doi.org/10.56059/j14d.v12i3.2011

Al Mubarok, F. U., Rohmani, A. F., & Shobahiya, M. (2023). Transformasi Pendidikan Agama Islam:
Tinjauan Aspek Psikologis, Filosofis, dan Sosiologis Materi PAI di SMP/MTs. Iseedu. Journal
of Islamic Educational Thoughts and Practices, 7(2), 244-256.
https://journals2.ums.ac.id/index.php/iseedu/article/view/9185

Aydin, H. (2012). Multicultural education curriculum development in Turkey. Mediterranean
Journal of Social Sciences, 3(3), 277-286. https://doi.org/10.5901/mjss.2012.v3n3p277

Basri, M., Abduh, A., & Patak, A. A. (2020). Multicultural education-based instruction in teaching
english for Indonesian islamic higher education. Asian EFL Journal, 27(32), 202-218.
https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-
85090552546&partnerI D=40&md5=62121378935aad666092759604a31132

Djamaluddin, B., Bahri, S., Halim, A., & Chabibi, M. (2024). Deradicalization Through Multicultural
Islamic Religious Education at The Islamic University. Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam,
7(3), 646-663. https://doi.org/10.31538/nzh.v7i3.34

Farouq, Y., Khalil, M., & Yahya, T. I. D. (2025). Deconstructing Islamic Religious Education (IRE)
Materials to Foster Multicultural Awareness Among Millennial Students. Multicultural Islamic
Education Review, 3(2), 189—-190. https://doi.org/10.23917/mier.v3i2.10181

Fauziyah, L. S., Maksum, M. N. R., Shohib, M. W., Rifai, A., Vambudi, V. N., Mubarok, F. U. Al,
Mush’ab Umar Budihargo, & Muhammad Dzikrul Fikri. (2024). Rehabilitating Juvenile
Offenders through Islamic Education: Komunitas Pemuda Insyaf and the SDGs. Profetika:
Jurnal Studi Islam, 25(03), 629—644. https://doi.org/10.23917/profetika.v25i03.9946

Gunasekaran, D., Kumar, A. G., & Nirmala, A. (2022). Multicultural Education in India: A Historical
Exploration.  International Journal of Interdisciplinary Cultural Studies, 17(2).
https://doi.org/10.18848/2327-008X/CGP/v17102/75-82

Huda, M., Mustafa, M. C., & Mohamed, A. K. (2021). Understanding of multicultural sustainability
through mutual acceptance: voices from intercultural teachers’ previous early education.
Sustainability (Switzerland), 13(10). https://doi.org/10.3390/sul3105377

lorio, J. C., & Silva, K. (2024). (Dis)connection between Multiculturalism, Higher Education and
Health: Experiences of International Students in Portugal during the Covid-19 Pandemic.
Education Sciences, 14(1). https://doi.org/10.3390/educsci14010071

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu



https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index

Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 306 of 307

Johnson, A., & Jackson Williams, D. J. (2015). White racial identity, color-blind racial attitudes, and
multicultural counseling competence. Cultural Diversity and Ethnic Minority Psychology, 21(3),
440-449. https://doi.org/10.1037/a0037533

Kolb, H. (2018). Religious multiculturalism in a country skeptical to multiculturalism: Germany and
the political accommodation of Islam. Zeitschrift fur Vergleichende Politikwissenschaft, 12(1),
155-172. https://doi.org/10.1007/s12286-017-0362-9

Luthfi, A., Saputra, E., & Ali, N. (2025). Development of a Multicultural-Based Islamic Religious
Education Learning Model in Fostering Moderate Attitudes of Junior High School Students in
Cilegon. Journal of FEducational and  Social  Research, 15(4), 120-132.
https://doi.org/10.36941/jesr-2025-0126

Ma’rifah, 1. (2023). Institutionalization of Multicultural Values in Religious Education in Inclusive
Schools,  Indonesia.  Jurnal  Pendidikan = Agama  Islam,  20(2), 247-260.
https://doi.org/10.14421/jpai.v20i2.8336

Mahmudulhassan, M., Abuzar, M., Khondoker, S. U. A., & Khanom, J. (2025). The Integration of
Islamic Epistemology in Ethical and Multicultural Education: Pedagogical Strategies and
Challenges. Multicultural Islamic Education Review, 2(2).
https://doi.org/10.23917/mier.v2i2.7612

Mahmudulhassan, Muthoifin, & Begum, S. (2024). Artificial Intelligence in Multicultural Islamic
Education : Opportunities , Challenges , and Ethical Considerations. Solo Universal Journal of
Islamic Education and Multiculturalism, 2(1), 19-26.
https://doi.org/10.61455/sujiem.v2i01.114

Mohammad Mizan Habibi. (2017). Islamic Education Curriculum Framework Development Based
On Multicultural Values. The IIER International Conference , March, 41-44.

Muhajir, A., Naim, N., Fitri, A. Z., & Safi’i, A. (2020). Approach to the development of multicultural
education curriculum in darul hikmah modern Islamic boarding school Tulungagung, Indonesia.
Universal Journal of Educational Research, 8(5), 1842-1847.
https://doi.org/10.13189/ujer.2020.080520

Murdiono, M. (2020). Multicultural education in salaf pesantren and prevention of religious
radicalism in Indonesia. Cakrawala Pendidikan, 39(1), 12-25.
https://doi.org/10.21831/cp.v3911.22900

Mustapa, A., Hidayah, N., Chusniyah, T., Hanafi, Y., & Chaiwutikornwanich, A. (2025). Designing
Multicultural-Based Islamic Education to Counteract Student Radicalization in Indonesia.
Journal for Deradicalization, 43, 93—139. https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-
s2.0-105012122483&partnerID=40&md5=6cbb08113195290607fe7104335068bf

Mutchima, P., Leelakitpaisarn, Y., Pijitkamnerd, B., Phiwma, N., & Pantrakool, S. (2025). The effect
of metaverse technology on multicultural learning: Strengthening the social attitudes, cultural
awareness and critical thinking skills of secondary school students. Journal of Education and E-
Learning Research, 12(1), 21-30. https://doi.org/10.20448/jeelr.v12i1.6329

Naim, N., & Qomar, M. (2021). The actualization of liberal indonesian multicultural thought in
developing community harmonization. Qudus International Journal of Islamic Studies, 9(1),
141-174. https://doi.org/10.21043/QIJIS.V9I1.7908

Nizam, A. K., Khairan, M., Corliss, T., & Alwyn, S. (2025). Building Multicultural Understanding
Through Student Competence: A Conceptual Framework. Multicultural Islamic Education
Review, 3(2), 133—148. https://doi.org/10.23917/mier.v3i2.12490

Reitz, J. G., Dion, K. K., Phan, M. B., Breton, R., Dion, K. L., & Banerjee, R. (2009).
Multiculturalism and social cohesion: Potentials and challenges of diversity. In Multiculturalism
and Social Cohesion: Potentials and Challenges of Diversity. Springer Netherlands.
https://doi.org/10.1007/978-1-4020-9958-8

Rifa’i, F. L., Al Mubarok, F. U., Maksum, M. N. R., & Mustofa, T. A. (2024). From Mimbar to

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu



https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index

Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 307 of 307

Mouse: Adapting Islamic Education to the Digital Age. Iseedu: Journal of Islamic Educational
Thoughts and Practices, 8(1), 1-9. https://doi.org/https://doi.org/10.23917/iseedu.v8i1.8700

Romlah, R., Warisno, A., Muslim, A. B., & Harun, A. (2025). Navigating tradition and modernity in
the strategic management and transformation of Madrasah Aliyah in multicultural Indonesia.
International  Journal  of  Management  in  Education, 19(3), 284-310.
https://doi.org/10.1504/1JMIE.2025.145945

Saerozi, I. (2019). Evaluation of the Development of Multicultural Education Curriculum in Modern
Darul Hikmah Tulungagung Islamic Boarding School. Istawa: Jurnal Pendidikan Islam, 4(2),
144. https://doi.org/10.24269/ijpi.v4i2.2070

Sanabria, A., Sheplak, A., & Aydin, H. (2024). The Perceptions of Culturally Diverse Graduate
Students on Multicultural Education. Journal of FEducation, 204(2), 267-275.
https://doi.org/10.1177/00220574221112628

Setemen, K., Widiana, I. W., & Antara, I. G. W. S. (2023). Multicultural learning based on blended
learning in social studies and the impact on nationalism attitude viewed from students’ cultural
literacy level. Nurture, 17(3), 314-324. https://doi.org/10.55951/NURTURE.V1713.337

Setiawan, ., Azis, A., Tantowie, T. A. J., & Rizal, S. S. (2020). Validity and reliability of
multicultural competency instruments for islamic education teachers. International Journal of
Scientific and Technology Research, 9(2), 4634-4639.
https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-
85079894610&partnerID=40&md5=4c61fb43fdcdbaafaca5863291513569

Sirojuddin, A., & Ghoni, J. (2025). Integration of Higher Education Curriculum with Islamic
Boarding Schools in the Perspective of Multicultural Islamic Education. Nazhruna: Jurnal
Pendidikan Islam, 8(2), 265-281. https://doi.org/10.31538/nzh.v812.163

Suharso, R., Setyowati, D. L., & Utomo, C. B. (2020). Teaching multiculturalism based on Islamic
historical relics in Northern Java. International Journal of Innovation, Creativity and Change,
11(10), 445-463. https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-
85083070319&partnerID=40&md5=7284ce4fa8edab3cad36ae4faca49cas

Sukardi, J. S., Hanum, F., & Efianingrum, A. (2025). Multicultural education patterns in promoting
tolerance among high school students. Cakrawala Pendidikan, 44(3), 701-713.
https://doi.org/10.21831/cp.v4413.84362

Supriyatno, T., & Ubabuddin, U. (2019). Internalization of multicultural values in learning islamic
education. Library Philosophy and Practice, 2019, 1-7.
https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-
8508935284 1&partnerID=40&md5=dddc785fdcf4ed873cbc2db393890ad4

Umam, F., & Barmawi, M. (2023). INDIGENOUS ISLAMIC MULTICULTURALISM:
Interreligious Relations in Rural East Java, Indonesia. Ulumuna, 27(2), 649—691.
https://doi.org/10.20414/ujis.v2712.752

Yanti, Y., Hayani, A., Salim, A., Assalihee, M., & Nik Abdullah, N. M. S. A. (2024). Enhancing
Islamic Education with Multicultural Perspective Through Surah Al-’Ankabut. Multicultural
Islamic Education Review, 2(1), 71-84. https://doi.org/10.23917/mier.v2i1.4649

Yunus, M. M., & Zulkifli H Mohd Yusoff, M. Y. (2023). Multicultural Verse in Al-Qur’an: Solution
of Humanitarian Crisis Following the Perspective of Hamka and M. Quraish Shihab. Quranica,
15(2), 136-169. https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-
85218779077 &partnerID=40&md5=6eb813a04474dbc8148a808{85eb2b06

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu



https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index

