
Iseedu                                                                                                         Journal 

Journal of Islamic Education Thoughts and Practices 

Vol. 9 No. 2 November 2025 : 279-286 

 

 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu 

 

 

E- ISSN : 2615 – 3335 
https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index 

 

Bumi Kotak: Krisis Epistemologi Islam Rekonstruksi Paradigma Pendidikan 

Islam di Era Disorientasi Pengetahuan 

 
Asep Sutisna1, Musa Asy’ari2, Mahasri Shobahiya3 

123Universitas Muhammadiyah Surakarta, Indonesia 

 

Abstract: The “Bumi Kotak” phenomenon emerging in digital spaces does not 

merely represent a pseudo-scientific polemic, but serves as an indicator of an 

epistemological crisis within contemporary Muslim society. This crisis is marked 

by the disconnection between revelation, reason, and empirical experience, 

resulting in disorientation in knowledge. This article aims to analyze the “Bumi 

Kotak” phenomenon as a manifestation of the Islamic epistemological crisis and 

to formulate a reconstruction of the paradigm of Islamic education based on a 

tawḥīdic epistemology. This study employs a qualitative-descriptive approach 

within a hermeneutic-philosophical paradigm through a critical examination of 

the works of al-Attas, al-Faruqi, and Nasr. The findings indicate that the Islamic 

epistemological crisis is rooted in the fragmentation and secularization of modern 

knowledge, which erode tawḥīdic consciousness. Therefore, Islamic education 

needs to be oriented toward the integration of revelation, rationality, and 

empirical knowledge within a unified tawḥīdic epistemological framework that 

emphasizes intellectual adab and ethical reasoning. The theoretical contribution 

of this article lies in its use of the “Bumi Kotak” metaphor as a new conceptual 

framework for interpreting the Islamic epistemological crisis and for articulating 

directions for the reconstruction of Islamic education in the digital era. 

 

Keyword: Islamic Epistemology, Islamic Education, Knowledge Crisis, Integration Of Knowledge, Flat Earth 
 

Abstrak: Fenomena “Bumi Kotak” yang berkembang di ruang digital tidak hanya merepresentasikan polemik 

pseudo-sains, tetapi menjadi indikator krisis epistemologi dalam masyarakat Muslim kontemporer. Krisis ini 

ditandai oleh terputusnya relasi antara wahyu, akal, dan pengalaman empiris sehingga melahirkan 

disorientasi pengetahuan. Artikel ini bertujuan menganalisis fenomena “Bumi Kotak” sebagai manifestasi 

krisis epistemologi Islam serta merumuskan rekonstruksi paradigma pendidikan Islam berbasis epistemologi 

tauhidik. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan paradigma hermeneutik-

filosofis melalui telaah kritis pemikiran al-Attas, al-Faruqi, dan Nasr. Hasil kajian menunjukkan bahwa krisis 

epistemologi Islam berakar pada fragmentasi dan sekularisasi pengetahuan modern yang mengikis kesadaran 

tauhidik. Oleh karena itu, pendidikan Islam perlu diarahkan pada integrasi wahyu, rasionalitas, dan empiris 

dalam satu kerangka epistemologi tauhidik yang menekankan adab berpikir dan etika intelektual. Kontribusi 

teoretis artikel ini terletak pada penggunaan metafora “Bumi Kotak” sebagai kerangka konseptual baru untuk 

membaca krisis epistemologi Islam sekaligus merumuskan arah rekonstruksi pendidikan Islam di era digital. 

 

Kata Kunci: Epistemologi Islam, Pendidikan Islam, Disorientasi Pengetahuan, Integrasi Ilmu, Bumi Kotak 

 

 

DOI:  
https://doi.org/10.23917/iseedu.v9i2.150

99  

*Correspondence: asep Sutisna 

Email: O300250020@student.ums.ac.id  

 

Received: 12-09-2025 

Accepted: 23-10-2025 

Published: 23-11-2025 

 

Copyright: © 2025 by the authors. 

Submitted for possible open access 

publication under the terms and 

conditions of the Creative Commons 

Attribution (CC BY) license 

(https://creativecommons.org/licenses/

by/4.0/ 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index
https://doi.org/10.23917/iseedu.v9i2.13072
https://doi.org/10.23917/iseedu.v9i2.13072
mailto:O300250020@student.ums.ac.id


Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 280 of 286 

 

280 
 

Pendahuluan 

Fenomena “Bumi Kotak” yang mengemuka di ruang digital dewasa ini tidak dapat dipahami 

semata-mata sebagai perdebatan mengenai bentuk fisik bumi. Lebih dari itu, fenomena ini 

merepresentasikan krisis epistemologis yang lebih mendasar di kalangan umat Islam, yakni 

disorientasi dalam cara memahami, menilai, dan memproduksi pengetahuan (Abdullah 2023). Dalam 

perspektif epistemologi Islam, krisis tersebut berakar pada keterputusan relasi antara wahyu (al-

waḥy), akal (al-‘aql), dan pengalaman empiris (al-tajrībah), sehingga melemahkan fungsi ilmu 

sebagai jalan menuju kebenaran (al-ḥaqq) (Al-Attas, 1993; Al-Faruqi, 1982; Al-Attas, 2012). 

Epistemologi Islam berpijak pada pandangan dunia tauhid (Islamic worldview), di mana 

seluruh realitas dan pengetahuan bersumber serta bermuara pada nilai ketuhanan (Nasr, 1992; Nasr, 

2005). Namun, modernitas dan sekularisasi ilmu pengetahuan telah melahirkan fragmentasi epistemik 

yang memisahkan ilmu dari dimensi nilai dan makna, sekaligus mereduksi rasionalitas menjadi 

instrumen teknis yang bebas dari orientasi moral (Rahman, 1982). Dampak dari kondisi ini terlihat 

jelas dalam pendidikan Islam yang masih terjebak dalam dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum, 

sehingga melemahkan integrasi keilmuan serta daya kritis peserta didik (Azra, 2012; Hasyim, 2020). 

Sejumlah penelitian sebelumnya telah membahas krisis epistemologi Islam, Islamisasi ilmu, 

serta problem dikotomi keilmuan dalam pendidikan Islam. Kajian-kajian tersebut umumnya 

menyoroti persoalan epistemologi pada tataran konseptual normatif atau institusional, seperti kritik 

terhadap sekularisasi ilmu dan tawaran integrasi kurikulum. Namun demikian, penelitian-penelitian 

tersebut belum secara khusus membaca fenomena digital kontemporer seperti narasi “Bumi Kotak” 

sebagai gejala epistemik yang merefleksikan krisis cara berpikir umat Islam, serta belum 

mengaitkannya secara langsung dengan kegagalan pendidikan Islam dalam membangun adab berpikir 

dan literasi epistemik di era digital. Dengan demikian, masih terdapat kekosongan kajian yang 

menghubungkan fenomena disinformasi digital dengan krisis epistemologi Islam dalam kerangka 

Pendidikan (Firman Muhammad Abdurrohman Akbar, Adina Rosidta 2024). 

Fenomena “Bumi Kotak” menunjukkan bagaimana keimanan yang seharusnya berlandaskan 

ilmu justru direduksi menjadi keyakinan dogmatis yang menolak rasionalitas dan bukti empiris. 

Dalam perspektif pendidikan Islam, kondisi ini menandakan kegagalan sistem pendidikan dalam 

menanamkan adab berpikir dan etika intelektual. Sebagaimana ditegaskan oleh Syed Muhammad 

Naquib al-Attas (1993), krisis terbesar umat Islam bukanlah kekurangan sumber daya, melainkan 

hilangnya adab terhadap ilmu. Pada titik inilah fenomena “Bumi Kotak” menjadi relevan untuk 

dibaca bukan sebagai anomali individual, melainkan sebagai gejala struktural dari krisis epistemologi 

pendidikan Islam (Aprillia et al. 2025). 

Krisis tersebut semakin kompleks dalam konteks era digital yang ditandai oleh banjir informasi, 

algoritma media sosial, serta rendahnya literasi epistemik masyarakat. Otoritas pengetahuan bergeser 

dari basis keilmuan dan metodologi menuju popularitas dan afiliasi naratif. Situasi ini menuntut 

penataan ulang paradigma keilmuan Islam yang mampu mengintegrasikan wahyu, rasionalitas, dan 

pengalaman empiris secara kritis dan holistik (Sardar, 2014). 

Berdasarkan celah penelitian tersebut, artikel ini menempatkan fenomena “Bumi Kotak” 

sebagai metafora epistemik untuk membaca krisis pengetahuan dalam masyarakat Muslim 

kontemporer, sekaligus sebagai pintu masuk untuk merekonstruksi paradigma pendidikan Islam. 

Pendidikan Islam tidak cukup dipahami sebagai proses transmisi pengetahuan keagamaan, tetapi 

harus berfungsi sebagai wahana pembentukan cara berpikir kritis, kontekstual, dan integratif 



Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 281 of 286 

 

281 
 

(integrative knowledge). Pendekatan ini sejalan dengan gagasan Islamisasi ilmu (Al-Faruqi, 1982) 

dan konsep ta’dīb epistemologi (Al-Attas, 1993), yang menempatkan wahyu sebagai sumber nilai 

tertinggi sekaligus pembimbing akal dan pengalaman empiris dalam pencarian kebenaran (Zainuddin 

2025). 

Diharapkan penelitian ini  dapat mendeskripsikan fenomena Bumi Kotak sebagai manifestasi 

krisis epistemologi dalam masyarakat Muslim modern sehingga dapat menganalisis akar dan bentuk 

krisis epistemologi Islam yang berimplikasi pada sistem pendidikan Islam untuk  merumuskan model 

rekonstruksi paradigma pendidikan Islam berbasis epistemologi Islam yang integral dan 

transformatif, dengan menekankan sinergi antara wahyu, akal, dan pengalaman empiris (Muqtasir. S 

and Tobroni 2025). 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan paradigma hermeneutik-

filosofis, untuk menggali makna konseptual dan ideologis di balik fenomena “Bumi Kotak” serta 

implikasinya terhadap epistemologi dan pendidikan Islam.  untuk memahami struktur epistemologi 

Islam dan relasinya dengan krisis modernitas di gunakan    pendekatan Hermeneutik-Filosofis yaitu  

Menafsirkan teks dan gagasan tokoh Islam (al-Attas, al-Faruqi, Arkoun, Nasr).  Pendekatan 

Analisisnya mennggunakan 2 cara  yaitu : 

1. Analisis Hermeneutik-Filosofis: menafsirkan teks pemikir Islam (al-Attas, al-Faruqi, Nasr, 

Arkoun) untuk memahami struktur epistemologi Islam. 

2. Analisis Kritis-Konseptual: memanfaatkan teori kritis (Habermas, Foucault) dan konsep ta’dīb 

epistemologi (al-Attas) untuk membongkar dominasi epistemologi modern dan merekonstruksi 

paradigma pendidikan Islam. 

Untuk memahami struktur epistemologi Islam dan relasinya dengan krisis modernitas, 

penelitian ini menerapkan pendekatan hermeneutik-filosofis melalui penafsiran kritis terhadap teks 

dan pemikiran tokoh-tokoh kunci, yaitu Syed Muhammad Naquib al-Attas, Ismail Raji al-Faruqi, 

Seyyed Hossein Nasr, dan Mohammed Arkoun. Pemilihan tokoh-tokoh tersebut didasarkan pada 

pertimbangan teoretis sebagai berikut: 

1. al-Attas dipilih karena kontribusinya dalam merumuskan konsep ta’dīb epistemologi, adab 

berpikir, dan kritik terhadap sekularisasi ilmu; 

2. al-Faruqi mewakili gagasan Islamisasi ilmu pengetahuan dan upaya integrasi wahyu dan 

rasionalitas dalam sistem keilmuan modern; 

3. Nasr dipilih karena kritiknya terhadap modernitas sekuler dan tawarannya tentang sacred science 

sebagai basis epistemologi Islam; 

4. Arkoun digunakan sebagai perspektif kritis-komparatif untuk membaca problem epistemologi 

Islam kontemporer, khususnya terkait nalar modern, kritik terhadap ortodoksi, dan wacana applied 

Islamology. Keempat tokoh ini merepresentasikan spektrum pemikiran epistemologi Islam 

kontemporer yang saling melengkapi, baik dari sisi normatif, kritis, maupun filosofis. 

Adapun sumber data menggunakan Data Primer yaitu buku dan karya utama para pemikir Islam 

dan modern tentang epistemologi dan pendidikan (mis. Islam and Secularism, The Concept of 

Education in Islam, Tawhid and Knowledge). Data Sekunder berupa Artikel ilmiah, jurnal, dan hasil 

penelitian terbaru terkait integrasi ilmu dan krisis epistemik dalam pendidikan Islam. 



Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 282 of 286 

 

282 
 

Hasil dan Pembahasan 

Metafora “Bumi Kotak” sebagai Kritik Epistemologi Modern 

Metafora “Bumi Kotak” menggambarkan cara berpikir yang kaku, fragmentatif, dan terlepas 

dari spiritualitas. Modernitas menciptakan epistemologi mekanistik yang mengisolasi pengetahuan 

dari nilai Ilahi. Al-Attas (1980) menyebut krisis ini sebagai krisis adab kehilangan kesadaran terhadap 

tatanan pengetahuan dan posisi segala sesuatu dalam sistem Ilahi (Afriyanto and Anandari 2024).  

Istilah "Bumi Kotak" di sematkan pulan pada pola pikir yang terisolasi atau terkotak-kotak 

akibat media memiliki landasan teoretis yang kuat dalam sosiologi, komunikasi, dan psikologi 

kognitif. 

Dalam Teori Konstruksi Sosial Realitas Peter L. Berger & Thomas Luckmann (Kamelia & 

Nusa, 2018) menyatakan bahwa realitas tidak terjadi begitu saja, melainkan dikonstruksi melalui 

interaksi sosial dan konsumsi informasi. Individu melakukan "internalisasi" terhadap informasi dari 

media yang mereka pilih, sehingga membentuk pemahaman subjektif yang mereka anggap sebagai 

"dunia" yang sebenarnya (Mundiri 2014). 

Menurut Teori Filter Bubble & Echo Chamber Eli Pariser & Cass Sunstei (Fajarini et al., 2025) 

Secara teknis, algoritma menciptakan "gelembung filter" yang membatasi informasi yang berbeda 

dari keyakinan penggun. Algoritma melakukan personalisasi konten yang mengakibatkan seseorang 

terisolasi dari sudut pandang alternatif. Sementara dalam Teori Gestell atau Pembingkaian Martin 

Heidegger (Drianus, 2018) mengiungkapkan teknologi modern berfungsi sebagai "pembingkai" 

(Enframing) yang mengatur cara manusia melihat dunia. Dunia "ditantang" untuk menampakkan diri 

hanya melalui bingkai teknologis yang disediakan (Nasir and Sunardi 2025). 

 Dengan demikian secara ilmiah, sandaran teori ini membuktikan bahwa "Bumi Kotak" adalah 

metafora yang tepat untuk menggambarkan fenomena reduksi kognitif, di mana luasnya realitas Bumi 

diciutkan menjadi batasan-batasan persepsi yang sempit akibat filter teknologi dan konsumsi media 

yang tidak kritis (Kutbaniyah, Hanafi, and Rosyidah 2025). 

Dalam pandangan epistemologi Islam, pengetahuan sejati bukan hanya akumulasi informasi, 

tetapi jalan menuju kebenaran (al-haqq) yang berakar pada tauhid. Namun, paradigma modern yang 

mendominasi sistem pendidikan global telah mereduksi pengetahuan menjadi sesuatu yang 

terfragmentasi, kuantitatif, dan terlepas dari nilai. 

Dengan demikian, “Bumi Kotak” bukan sekadar simbol disinformasi digital atau krisis sains 

modern, melainkan manifestasi dari disorientasi epistemik: ketika manusia tidak lagi mampu 

mengaitkan pengetahuan dengan makna Ilahi (Putra et al. 2025). 

Disorientasi Pengetahuan dan Tantangan Pendidikan Islam 

Era digital telah mempercepat banjir informasi (information flood) tanpa penapisan epistemik. 

Dalam ruang ini, validitas dan kebenaran menjadi relative tergantung pada narasi dominan atau 

algoritma media sosial. Arus informasi digital ini menyebabkan relativisme kebenaran dan krisis 

otoritas keilmuan. Fenomena ini memperkuat “krisis otoritas pengetahuan,” di mana sumber-sumber 

ilmu tradisional (ulama, teks wahyu, lembaga pendidikan Islam) kehilangan pengaruhnya 

dibandingkan dengan otoritas baru berbasis popularitas digital.   

Krisis ini diperparah oleh pendidikan Islam yang sering kali terjebak dalam dualisme epistemik, 

yaitu pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum. Akibatnya, pendidikan Islam tidak mampu 

melahirkan insan ulul albab manusia yang berpikir integral antara rasionalitas dan spiritualitas.  



Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 283 of 286 

 

283 
 

Sebagaimana dikemukakan oleh Ismail Raji al-Faruqi (1982), Islamisasi ilmu bukan sekadar 

menempelkan label “Islam” pada pengetahuan modern, tetapi merekonstruksi struktur 

epistemologinya agar berpijak pada tauhid. Pendidikan Islam hari ini perlu membaca ulang relasi 

antara wahyu, akal, dan pengalaman empiris dalam membangun pengetahuan yang utuh. Hal ini 

menegaskan perlunya pendidikan Islam yang mampu membangun literasi epistemik digital dan 

kesadaran kritis berbasis tauhid (Al-Faruqi, 1982) 

Rekonstruksi Paradigma Pendidikan Islam 

Paradigma pendidikan Islam yang baru harus menegakkan integrasi tiga sumber ilmu: 

1. Wahyu sebagai sumber nilai dan orientasi moral. 

2. Akal sebagai instrumen analisis dan inovasi. 

3. Empiris sebagai sarana pembuktian dan penerapan. 

Model integratif ini berpijak pada ta’dīb epistemologi Al-Attas, (Sassi, 2018), di mana ilmu 

diarahkan untuk menumbuhkan adab berpikir dan kesadaran spiritual. Dengan demikian  hal ini dapat  

mengembalikan hubungan hierarkis antara ketiganya, di mana wahyu menjadi pemandu epistemik 

utama.  pembentukan adab epistemik yang menempatkan ilmu yang menjadi objek  akal dan empiris 

sesuai dengan tatanan Ilahi (Dewi, Amril, and Maksum 2025).  

Dalam praktiknya, rekonstruksi paradigma ini menuntut redesain kurikulum pendidikan Islam 

yang memadukan ilmu syar’i dan sains modern dalam bingkai tauhid.  Metode pembelajaran reflektif-

transformatif dapat mendorong peserta didik berpikir kritis dan kontemplatif terhadap realitas sosial 

dan spiritual dan akan me-revitalisasi peran guru sebagai murabbi, bukan hanya  sekadar pengajar, 

tetapi pembimbing moral dan intelektual,  Karena Pendidikan Islam harus menjadi arena 

pembentukan kesadaran epistemik, bukan sekadar transmisi informasi. 

Pendidikan Islam di Era Digital 

Era digital memunculkan epistemic confusion, di mana informasi melimpah tetapi kehilangan 

makna. Pendidikan Islam harus menjadi ruang reflektif yang melatih peserta didik berpikir kritis 

sekaligus spiritual, melalui critical spiritual pedagogy yang memadukan rasionalitas dan kesadaran 

Ilahi. Oleh karena itu, pendidikan Islam harus mengembangkan literasi epistemik digital kemampuan 

untuk menilai, memilah, dan mengaitkan informasi dengan nilai kebenaran wahyu. 

Dalam konteks ini, “Bumi Kotak” menjadi simbol yang mengingatkan bahwa pengetahuan 

yang kehilangan dimensi spiritual akan menghasilkan manusia mekanistik yang mampu mencipta 

teknologi canggih tetapi kehilangan orientasi hidup. Maka, pendidikan Islam yang terintegrasi secara 

epistemologis menjadi solusi untuk mengembalikan harmoni antara akal, hati, dan wahyu. 

Menuju Epistemologi Tauhidik 

Dari analisis di atas, dapat disimpulkan bahwa krisis epistemologi Islam berakar pada hilangnya 

kesadaran tauhid dalam sistem pengetahuan modern. Metafora “Bumi Kotak” menggambarkan 

keterputusan manusia dari makna Ilahi akibat reduksi realitas menjadi sekadar data dan logika. Untuk 

itu Rekonstruksi pendidikan Islam harus diarahkan pada integrasi wahyu–akal–empiris sebagai 

fondasi epistemologi tauhidik karena  transformasi pendidikan Islam tidak hanya bersifat kurikuler, 

tetapi juga paradigmatik dan spiritual. 

Dengan demikian, rekonstruksi epistemologi Islam melalui pendidikan merupakan jalan untuk 

keluar dari disorientasi pengetahuan modern dan membangun kembali peradaban yang berakar pada 

nilai-nilai Ilahiah. 



Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 284 of 286 

 

284 
 

 

Rekonstruksi paradigma pendidikan Islam perlu diarahkan pada integrasi wahyu, rasionalitas, 

dan pengalaman empiris dalam satu kerangka epistemologi tauhidik. Model ini sejalan dengan konsep 

ta’dīb epistemologi Al-Attas yang menempatkan pembentukan adab berpikir sebagai tujuan utama 

pendidikan (Sassi, 2018). 

Implikasi Kurikulum. 

Pada level kurikulum, integrasi epistemologi tauhidik dapat diwujudkan melalui 

pengembangan kurikulum interdisipliner yang mengaitkan ilmu keislaman dan sains modern secara 

epistemologis. Misalnya, pembelajaran sains tidak hanya menekankan aspek teknis, tetapi juga 

dimensi etika, ayat-ayat kauniyah, dan tujuan kemaslahatan ilmu. Sebaliknya, studi keislaman perlu 

dikontekstualisasikan dengan realitas sosial dan perkembangan sains kontemporer. 

Implikasi Strategi Pembelajaran. 

Secara pedagogis, pendidikan Islam perlu mengadopsi strategi pembelajaran reflektif dan kritis, 

seperti diskusi berbasis masalah aktual, analisis kasus disinformasi digital, serta pembelajaran 

kolaboratif. Pendekatan ini memungkinkan peserta didik mengaitkan wahyu, rasionalitas, dan realitas 

empiris secara integratif. Dalam konteks ini, peran pendidik bergeser dari sekadar pengajar menjadi 

murabbi yang membimbing pembentukan kesadaran epistemik dan etika intelektual. 

Implikasi Literasi Digital Islam. 

Dalam ranah literasi digital, rekonstruksi epistemologi menuntut pengembangan literasi digital 

Islam yang berorientasi pada kesadaran epistemik. Literasi ini mencakup kemampuan menilai 

validitas sumber, memahami otoritas keilmuan, serta mengaitkan informasi digital dengan nilai 

kebenaran wahyu. Dengan demikian, peserta didik tidak terjebak dalam isolasi kognitif akibat 

algoritma media sosial dan disinformasi keagamaan. 

Menuju Epistemologi Tauhidik 

Berdasarkan analisis tersebut, krisis epistemologi Islam berakar pada hilangnya kesadaran 

tauhid dalam sistem pengetahuan modern yang terfragmentasi. Metafora “Bumi Kotak” 

menggambarkan keterputusan manusia dari makna Ilahi akibat reduksi realitas menjadi data dan 

rasionalitas instrumental. Oleh karena itu, rekonstruksi pendidikan Islam harus diarahkan pada 

integrasi wahyu, akal, dan pengalaman empiris sebagai fondasi epistemologi tauhidik. Transformasi 

ini bersifat kurikuler, pedagogis, dan paradigmatik, sekaligus menjadi prasyarat bagi pembangunan 

peradaban Islam yang berkeadaban di era digital. 

Simpulan 

“Bumi Kotak” tidak sekadar merepresentasikan disinformasi digital atau penyimpangan pemahaman 

sains, tetapi merupakan manifestasi krisis epistemologi Islam yang berakar pada terputusnya relasi 

integratif antara wahyu, akal, dan pengalaman empiris, sehingga melahirkan disorientasi pengetahuan 

dan melemahnya adab berpikir. Metafora “Bumi Kotak” yang ditawarkan dalam penelitian ini 

berfungsi sebagai kerangka konseptual baru untuk membaca fragmentasi pengetahuan dan dominasi 

rasionalitas instrumental dalam konteks modernitas digital. Temuan penelitian menunjukkan bahwa 

pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam merespons krisis tersebut, namun masih 



Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 285 of 286 

 

285 
 

menghadapi tantangan dualisme epistemik, rendahnya literasi epistemik digital, serta pragmatisme 

kurikulum dan pembelajaran. Oleh karena itu, rekonstruksi paradigma pendidikan Islam perlu 

diarahkan pada penguatan epistemologi tauhidik melalui integrasi wahyu sebagai sumber nilai, akal 

sebagai instrumen rasional-kritis, dan pengalaman empiris sebagai sarana verifikasi, yang 

diimplementasikan secara konkret dalam kurikulum interdisipliner, strategi pembelajaran reflektif-

kritis, serta pengembangan literasi digital Islam berbasis kesadaran epistemik. Sebagai saran, 

penelitian selanjutnya perlu mengkaji secara empiris model implementasi rekonstruksi epistemologi 

tauhidik dalam praktik pendidikan Islam serta menguji efektivitasnya dalam meningkatkan literasi 

epistemik dan etika intelektual peserta didik di era digital. 

 

Daftar Pustaka 

Abdullah, M. Amin. 2023. “Rekonstruksi Epistemologi Islam.” Jurnal Ushuluddin 40(1):15–32. 

https://doi.org/10.24014/jush.v40i1.19712. 

Afriyanto, Dwi, and Anastasya Ayomi Anandari. 2024. “Rekonstruksi Konsep Pendidikan IslamPada 

Masyarakat Madani Era Modern Melalui Pendekatan Ontologis Al-Qur’an.” Jurnal Pengabdian 

Masyarakat: Pemberdayaan, Inovasi Dan Perubahan 4(6):326–38. doi:10.59818/jpm.v4i6.995. 

Aprillia, Clarisa Dwi, Assyifa Akmalia Fadilla, Anisa Fitri, Egy Surya Marcellina, Taufiq Kurniawan, 

and Universitas Negeri Surabaya. 2025. “EPISTEMOLOGI ISLAM DAN 

PERBANDINGANNYA DENGAN.” 3(11). 

Dewi, Eva, M. Amril, and Amin Maksum. 2025. “Rekonstruksi Epistemologi Di Era 

Postmodernisme: Studi Atas Gagasan Islamisasi Ilmu Menurut Ismail Raji Al-Faruqi.” Jurnal 

Teologi Islam 1(2):77–84. 

Firman Muhammad Abdurrohman Akbar, Adina Rosidta, Afried Lazuardi. 2024. “Khidmatussifa : 

Journal of Islamic Studies Khidmatussifa : Journal of Islamic Studies.” Khidmatussifa: Journal 

of Islamic Studies 2(2):1–17. 

https://jurnal.stitsifabogor.ac.id/index/index.php/khidmatussifa/article/download/122/115. 

Kutbaniyah, A’imatul, Sal Shakhiba Albira Nanda Hanafi, and Azizatur Rosyidah. 2025. 

“Transformasi Ilmu Pengetahuan Islam Ke Barat: Jejak Yang Terlupakan Dalam Kurikulum 

Global Dan Krisis Identitas Pendidikan Masa Kini.” EL-BANAT: Jurnal Pemikiran Dan 

Pendidikan Islam 15(1):212–29. 

Mundiri, Akmal. 2014. “Rekontruksi Epistemologi Pendidikan Islam Berbasis Spirit Integralistik.” 

At-Turas, Jurnal Studi Keislaman 1(1):23. 

Muqtasir. S, Abdul, and Tobroni. 2025. “Epistemologi Pendidikan Agama Islam(Konstruksi 

Pengetahuan Dan Metodologi Pengetahuan).” Ikhlas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam 

2(1):166–81. https://ejournal.aripafi.or.id/index.php/Ikhlas. 

Nasir, Muhammad, and Sunardi Sunardi. 2025. “Reorientasi Pendidikan Islam Dalam Era Digital: 

Telaah Teoritis Dan Studi Literatur.” Al-Rabwah 19(1):056–064. doi:10.55799/jalr.v19i1.688. 

Putra, Robi Harjoni, Irwandi Jaswir, Ahmad Wira, and Aidil Novia. 2025. “Epistemologi Ekonomi 

Islam: Perspektif Sosiologi Dalam Menghadapi Krisis Ekonomi Global.” ISTIKHLAF: Jurnal 

Ekonomi, Perbankan Dan Manajemen Syariah 7(1):169–86. 

https://ejurnal.iaiyasnibungo.ac.id/index.php/istikhlaf/article/view/707. 

Zainuddin, Mohammad Riza. 2025. “TRANSFORMASI NILAI _ NILAI HUMANISME RELIGIUS 

DI ERA DIGITAL ( Studi Kritis Praktik Pendidikan Di Sekolah Dan Madrasah ).” 9:1140–62. 



Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 286 of 286 

 

286 
 

 al-Attas, S. M. N. (2012). Prolegomena to the Metaphysics of Islam. 1995. In Kuala Lumpur: ISTAC. 

ABIM. 

https://books.google.com/books/about/Prolegomena_To_The_Metaphysics_Of_Islam.html?hl

=id&id=PKugBQAAQBAJ 

Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of knowledge: General principles and work plan. Herndon.VA: 

IIIT. va: IIIT 

Drianus, O. (2018). Manusia di Era Kebudayaan Digital. Mawa’Izh: Jurnal Dakwah Dan 

Pengembangan Sosial Kemanusiaan, 9(2), 178–199. https://doi.org/10.32923/maw.v9i2.784 

Fajarini, S. D., Yuliani, F., & Kurniawati, J. (2025). Peran Algoritma Media Sosial Dalam 

Membentuk Filter Bubble Dan Echo Chamber Di Kalangan Milenial Dan Gen Z Kota 

Bengkulu. Jurnal Sarjana Ilmu Komunikasi (J-SIKOM), 6(1), 205–226. 

https://doi.org/10.36085/jsikom.v6i1.8456 

Kamelia, F., & Nusa, L. (2018). Bingkai Media Online Coverage of Indonesia ’ s Debt in an Online. 

Kanal: Jurnal Ilmu Komunikasi, 7(1), 10–16. https://doi.org/10.21070/kanal.v 

Nasr, S. H. (2005). The Need For a Sacred Science. The Need For a Sacred Science. 

https://doi.org/10.4324/9780203990599 

Rahman, F. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. University of 

Chicago Press. 

Sassi, K. (2018). Ta’Dib As a Concept of Islamic Education Purification: Study on the Thoughts of 

Syed Muhammad Naquib Al-Attas. Journal of Malay Islamic Studies, 2(1), 1–14. 

https://doi.org/10.19109/jmis.v2i1.2541 

 

 

 


