Iseedu E- ISSN : 2615 - 3335

Journal of Islamic Education Thoughts and Practices https:/ /journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index
Vol. 9 No. 2 November 2025 : 279-286

Bumi Kotak: Krisis Epistemologi Islam Rekonstruksi Paradigma Pendidikan
Islam di Era Disorientasi Pengetahuan

Asep Sutisna', Musa Asy’ari2, Mahasri Shobahiya3
123Universitas Muhammadiyah Surakarta, Indonesia

DOL Abstract: The “Bumi Kotak” phenomenon emerging in digital spaces does not
https://doi.org/10.23917/iseedu.v9i2.150 . ‘e . ..

9 merely represent a pseudo-scientific polemic, but serves as an indicator of an
%orrespondenee: asep Sutisna epistemological crisis within contemporary Muslim society. This crisis is marked
Email: 0300250020@student.ums.ac.id by the disconnection between revelation, reason, and empirical experience,

resulting in disorientation in knowledge. This article aims to analyze the “Bumi
Received: 12:09-2025 Kotak” phenomenon as a manifestation of the Islamic epistemological crisis and
Accepted: 23-10-2025 P ‘ / P 3
Published: 23-11-2025 to formulate a reconstruction of the paradigm of Islamic education based on a
tawhidic epistemology. This study employs a qualitative-descriptive approach

within a hermeneutic-philosophical paradigm through a critical examination of
BT the works of al-Attas, al-Farugqi, and Nasr. The findings indicate that the Islamic
Copyright: © 2025 by the authors.  epistemological crisis is rooted in the fragmentation and secularization of modern
Submitted for possible open access knowledge, which erode tawhidic consciousness. Therefore, Islamic education
publication under the terms and . . . . . .
conditions of the Creative Commons  1€eds to be oriented toward the integration of revelation, rationality, and

Attribution ~ (CC  BY)  license  empirical knowledge within a unified tawhidic epistemological framework that

(https://creativecommons.org/licenses/  emphasizes intellectual adab and ethical reasoning. The theoretical contribution

by/a.0/ of this article lies in its use of the “Bumi Kotak” metaphor as a new conceptual

framework for interpreting the Islamic epistemological crisis and for articulating
directions for the reconstruction of Islamic education in the digital era.

Keyword: Islamic Epistemology, Islamic Education, Knowledge Crisis, Integration Of Knowledge, Flat Earth

Abstrak: Fenomena “Bumi Kotak” yang berkembang di ruang digital tidak hanya merepresentasikan polemik
pseudo-sains, tetapi menjadi indikator krisis epistemologi dalam masyarakat Muslim kontemporer. Krisis ini
ditandai oleh terputusnya relasi antara wahyu, akal, dan pengalaman empiris sehingga melahirkan
disorientasi pengetahuan. Artikel ini bertujuan menganalisis fenomena “Bumi Kotak” sebagai manifestasi
krisis epistemologi Islam serta merumuskan rekonstruksi paradigma pendidikan Islam berbasis epistemologi
tauhidik. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan paradigma hermeneutik-
filosofis melalui telaah kritis pemikiran al-Attas, al-Faruqi, dan Nasr. Hasil kajian menunjukkan bahwa krisis
epistemologi Islam berakar pada fragmentasi dan sekularisasi pengetahuan modern yang mengikis kesadaran
tauhidik. Oleh karena itu, pendidikan Islam perlu diarahkan pada integrasi wahyu, rasionalitas, dan empiris
dalam satu kerangka epistemologi tauhidik yang menekankan adab berpikir dan etika intelektual. Kontribusi
teoretis artikel ini terletak pada penggunaan metafora “Bumi Kotak” sebagai kerangka konseptual baru untuk

membaca krisis epistemologi Islam sekaligus merumuskan arah rekonstruksi pendidikan Islam di era digital.

Kata Kunci: Epistemologi Islam, Pendidikan Islam, Disorientasi Pengetahuan, Integrasi Ilmu, Bumi Kotak

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu



https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index
https://doi.org/10.23917/iseedu.v9i2.13072
https://doi.org/10.23917/iseedu.v9i2.13072
mailto:O300250020@student.ums.ac.id

Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 280 of 286

Pendahuluan

Fenomena “Bumi Kotak” yang mengemuka di ruang digital dewasa ini tidak dapat dipahami
semata-mata sebagai perdebatan mengenai bentuk fisik bumi. Lebih dari itu, fenomena ini
merepresentasikan krisis epistemologis yang lebih mendasar di kalangan umat Islam, yakni
disorientasi dalam cara memahami, menilai, dan memproduksi pengetahuan (Abdullah 2023). Dalam
perspektif epistemologi Islam, krisis tersebut berakar pada keterputusan relasi antara wahyu (al-
wahy), akal (al-‘aql), dan pengalaman empiris (al-tajribah), sehingga melemahkan fungsi ilmu
sebagai jalan menuju kebenaran (al-haqq) (Al-Attas, 1993; Al-Faruqi, 1982; Al-Attas, 2012).

Epistemologi Islam berpijak pada pandangan dunia tauhid (Islamic worldview), di mana
seluruh realitas dan pengetahuan bersumber serta bermuara pada nilai ketuhanan (Nasr, 1992; Nasr,
2005). Namun, modernitas dan sekularisasi ilmu pengetahuan telah melahirkan fragmentasi epistemik
yang memisahkan ilmu dari dimensi nilai dan makna, sekaligus mereduksi rasionalitas menjadi
instrumen teknis yang bebas dari orientasi moral (Rahman, 1982). Dampak dari kondisi ini terlihat
jelas dalam pendidikan Islam yang masih terjebak dalam dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum,
sehingga melemahkan integrasi keilmuan serta daya kritis peserta didik (Azra, 2012; Hasyim, 2020).

Sejumlah penelitian sebelumnya telah membahas krisis epistemologi Islam, Islamisasi ilmu,
serta problem dikotomi keilmuan dalam pendidikan Islam. Kajian-kajian tersebut umumnya
menyoroti persoalan epistemologi pada tataran konseptual normatif atau institusional, seperti kritik
terhadap sekularisasi ilmu dan tawaran integrasi kurikulum. Namun demikian, penelitian-penelitian
tersebut belum secara khusus membaca fenomena digital kontemporer seperti narasi “Bumi Kotak”
sebagai gejala epistemik yang merefleksikan krisis cara berpikir umat Islam, serta belum
mengaitkannya secara langsung dengan kegagalan pendidikan Islam dalam membangun adab berpikir
dan literasi epistemik di era digital. Dengan demikian, masih terdapat kekosongan kajian yang
menghubungkan fenomena disinformasi digital dengan krisis epistemologi Islam dalam kerangka
Pendidikan (Firman Muhammad Abdurrohman Akbar, Adina Rosidta 2024).

Fenomena “Bumi Kotak” menunjukkan bagaimana keimanan yang seharusnya berlandaskan
ilmu justru direduksi menjadi keyakinan dogmatis yang menolak rasionalitas dan bukti empiris.
Dalam perspektif pendidikan Islam, kondisi ini menandakan kegagalan sistem pendidikan dalam
menanamkan adab berpikir dan etika intelektual. Sebagaimana ditegaskan oleh Syed Muhammad
Naquib al-Attas (1993), krisis terbesar umat Islam bukanlah kekurangan sumber daya, melainkan
hilangnya adab terhadap ilmu. Pada titik inilah fenomena “Bumi Kotak” menjadi relevan untuk
dibaca bukan sebagai anomali individual, melainkan sebagai gejala struktural dari krisis epistemologi
pendidikan Islam (Aprillia et al. 2025).

Krisis tersebut semakin kompleks dalam konteks era digital yang ditandai oleh banjir informasi,
algoritma media sosial, serta rendahnya literasi epistemik masyarakat. Otoritas pengetahuan bergeser
dari basis keilmuan dan metodologi menuju popularitas dan afiliasi naratif. Situasi ini menuntut
penataan ulang paradigma keilmuan Islam yang mampu mengintegrasikan wahyu, rasionalitas, dan
pengalaman empiris secara kritis dan holistik (Sardar, 2014).

Berdasarkan celah penelitian tersebut, artikel ini menempatkan fenomena “Bumi Kotak”
sebagai metafora epistemik untuk membaca krisis pengetahuan dalam masyarakat Muslim
kontemporer, sekaligus sebagai pintu masuk untuk merekonstruksi paradigma pendidikan Islam.
Pendidikan Islam tidak cukup dipahami sebagai proses transmisi pengetahuan keagamaan, tetapi
harus berfungsi sebagai wahana pembentukan cara berpikir kritis, kontekstual, dan integratif

280



Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 281 of 286

(integrative knowledge). Pendekatan ini sejalan dengan gagasan Islamisasi ilmu (Al-Faruqi, 1982)
dan konsep ta’dib epistemologi (Al-Attas, 1993), yang menempatkan wahyu sebagai sumber nilai
tertinggi sekaligus pembimbing akal dan pengalaman empiris dalam pencarian kebenaran (Zainuddin
2025).

Diharapkan penelitian ini dapat mendeskripsikan fenomena Bumi Kotak sebagai manifestasi
krisis epistemologi dalam masyarakat Muslim modern sehingga dapat menganalisis akar dan bentuk
krisis epistemologi Islam yang berimplikasi pada sistem pendidikan Islam untuk merumuskan model
rekonstruksi paradigma pendidikan Islam berbasis epistemologi Islam yang integral dan
transformatif, dengan menekankan sinergi antara wahyu, akal, dan pengalaman empiris (Mugqtasir. S
and Tobroni 2025).

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan paradigma hermeneutik-
filosofis, untuk menggali makna konseptual dan ideologis di balik fenomena “Bumi Kotak™ serta
implikasinya terhadap epistemologi dan pendidikan Islam. untuk memahami struktur epistemologi

Islam dan relasinya dengan krisis modernitas di gunakan pendekatan Hermeneutik-Filosofis yaitu

Menafsirkan teks dan gagasan tokoh Islam (al-Attas, al-Faruqi, Arkoun, Nasr). Pendekatan

Analisisnya mennggunakan 2 cara yaitu :

1. Analisis Hermeneutik-Filosofis: menafsirkan teks pemikir Islam (al-Attas, al-Faruqi, Nasr,
Arkoun) untuk memahami struktur epistemologi Islam.

2. Analisis Kritis-Konseptual: memanfaatkan teori kritis (Habermas, Foucault) dan konsep ta’dib
epistemologi (al-Attas) untuk membongkar dominasi epistemologi modern dan merekonstruksi
paradigma pendidikan Islam.

Untuk memahami struktur epistemologi Islam dan relasinya dengan krisis modernitas,
penelitian ini menerapkan pendekatan hermeneutik-filosofis melalui penafsiran kritis terhadap teks
dan pemikiran tokoh-tokoh kunci, yaitu Syed Muhammad Naquib al-Attas, Ismail Raji al-Faruqi,
Seyyed Hossein Nasr, dan Mohammed Arkoun. Pemilihan tokoh-tokoh tersebut didasarkan pada
pertimbangan teoretis sebagai berikut:

1. al-Attas dipilih karena kontribusinya dalam merumuskan konsep ta’dib epistemologi, adab
berpikir, dan kritik terhadap sekularisasi ilmu;

2. al-Faruqi mewakili gagasan Islamisasi ilmu pengetahuan dan upaya integrasi wahyu dan
rasionalitas dalam sistem keilmuan modern;

3. Nasr dipilih karena kritiknya terhadap modernitas sekuler dan tawarannya tentang sacred science
sebagai basis epistemologi Islam;

4. Arkoun digunakan sebagai perspektif kritis-komparatif untuk membaca problem epistemologi
Islam kontemporer, khususnya terkait nalar modern, kritik terhadap ortodoksi, dan wacana applied
Islamology. Keempat tokoh ini merepresentasikan spektrum pemikiran epistemologi Islam
kontemporer yang saling melengkapi, baik dari sisi normatif, kritis, maupun filosofis.

Adapun sumber data menggunakan Data Primer yaitu buku dan karya utama para pemikir Islam
dan modern tentang epistemologi dan pendidikan (mis. Islam and Secularism, The Concept of
Education in Islam, Tawhid and Knowledge). Data Sekunder berupa Artikel ilmiah, jurnal, dan hasil
penelitian terbaru terkait integrasi ilmu dan krisis epistemik dalam pendidikan Islam.

281



Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 282 of 286

Hasil dan Pembahasan
Metafora “Bumi Kotak” sebagai Kritik Epistemologi Modern

Metafora “Bumi Kotak™ menggambarkan cara berpikir yang kaku, fragmentatif, dan terlepas
dari spiritualitas. Modernitas menciptakan epistemologi mekanistik yang mengisolasi pengetahuan
dari nilai Ilahi. Al-Attas (1980) menyebut krisis ini sebagai krisis adab kehilangan kesadaran terhadap
tatanan pengetahuan dan posisi segala sesuatu dalam sistem Ilahi (Afriyanto and Anandari 2024).

Istilah "Bumi Kotak" di sematkan pulan pada pola pikir yang terisolasi atau terkotak-kotak
akibat media memiliki landasan teoretis yang kuat dalam sosiologi, komunikasi, dan psikologi
kognitif.

Dalam Teori Konstruksi Sosial Realitas Peter L. Berger & Thomas Luckmann (Kamelia &
Nusa, 2018) menyatakan bahwa realitas tidak terjadi begitu saja, melainkan dikonstruksi melalui
interaksi sosial dan konsumsi informasi. Individu melakukan "internalisasi" terhadap informasi dari
media yang mereka pilih, sehingga membentuk pemahaman subjektif yang mereka anggap sebagai
"dunia" yang sebenarnya (Mundiri 2014).

Menurut Teori Filter Bubble & Echo Chamber Eli Pariser & Cass Sunstei (Fajarini et al., 2025)
Secara teknis, algoritma menciptakan "gelembung filter" yang membatasi informasi yang berbeda
dari keyakinan penggun. Algoritma melakukan personalisasi konten yang mengakibatkan seseorang
terisolasi dari sudut pandang alternatif. Sementara dalam Teori Gestell atau Pembingkaian Martin
Heidegger (Drianus, 2018) mengiungkapkan teknologi modern berfungsi sebagai "pembingkai"
(Enframing) yang mengatur cara manusia melihat dunia. Dunia "ditantang" untuk menampakkan diri
hanya melalui bingkai teknologis yang disediakan (Nasir and Sunardi 2025).

Dengan demikian secara ilmiah, sandaran teori ini membuktikan bahwa "Bumi Kotak" adalah
metafora yang tepat untuk menggambarkan fenomena reduksi kognitif, di mana luasnya realitas Bumi
diciutkan menjadi batasan-batasan persepsi yang sempit akibat filter teknologi dan konsumsi media
yang tidak kritis (Kutbaniyah, Hanafi, and Rosyidah 2025).

Dalam pandangan epistemologi Islam, pengetahuan sejati bukan hanya akumulasi informasi,
tetapi jalan menuju kebenaran (al-haqq) yang berakar pada tauhid. Namun, paradigma modern yang
mendominasi sistem pendidikan global telah mereduksi pengetahuan menjadi sesuatu yang
terfragmentasi, kuantitatif, dan terlepas dari nilai.

Dengan demikian, “Bumi Kotak” bukan sekadar simbol disinformasi digital atau krisis sains
modern, melainkan manifestasi dari disorientasi epistemik: ketika manusia tidak lagi mampu
mengaitkan pengetahuan dengan makna Ilahi (Putra et al. 2025).

Disorientasi Pengetahuan dan Tantangan Pendidikan Islam

Era digital telah mempercepat banjir informasi (information flood) tanpa penapisan epistemik.
Dalam ruang ini, validitas dan kebenaran menjadi relative tergantung pada narasi dominan atau
algoritma media sosial. Arus informasi digital ini menyebabkan relativisme kebenaran dan krisis
otoritas keilmuan. Fenomena ini memperkuat “krisis otoritas pengetahuan,” di mana sumber-sumber
ilmu tradisional (ulama, teks wahyu, lembaga pendidikan Islam) kehilangan pengaruhnya
dibandingkan dengan otoritas baru berbasis popularitas digital.

Kfrisis ini diperparah oleh pendidikan Islam yang sering kali terjebak dalam dualisme epistemik,
yaitu pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum. Akibatnya, pendidikan Islam tidak mampu
melahirkan insan ulul albab manusia yang berpikir integral antara rasionalitas dan spiritualitas.

282



Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 283 of 286

Sebagaimana dikemukakan oleh Ismail Raji al-Faruqi (1982), Islamisasi ilmu bukan sekadar
menempelkan label “Islam” pada pengetahuan modern, tetapi merekonstruksi struktur
epistemologinya agar berpijak pada tauhid. Pendidikan Islam hari ini perlu membaca ulang relasi
antara wahyu, akal, dan pengalaman empiris dalam membangun pengetahuan yang utuh. Hal ini
menegaskan perlunya pendidikan Islam yang mampu membangun literasi epistemik digital dan
kesadaran kritis berbasis tauhid (Al-Faruqi, 1982)

Rekonstruksi Paradigma Pendidikan Islam

Paradigma pendidikan Islam yang baru harus menegakkan integrasi tiga sumber ilmu:

1. Wahyu sebagai sumber nilai dan orientasi moral.

2. Akal sebagai instrumen analisis dan inovasi.

3. Empiris sebagai sarana pembuktian dan penerapan.

Model integratif ini berpijak pada ta’dib epistemologi Al-Attas, (Sassi, 2018), di mana ilmu
diarahkan untuk menumbuhkan adab berpikir dan kesadaran spiritual. Dengan demikian hal ini dapat
mengembalikan hubungan hierarkis antara ketiganya, di mana wahyu menjadi pemandu epistemik
utama. pembentukan adab epistemik yang menempatkan ilmu yang menjadi objek akal dan empiris
sesuai dengan tatanan Ilahi (Dewi, Amril, and Maksum 2025).

Dalam praktiknya, rekonstruksi paradigma ini menuntut redesain kurikulum pendidikan Islam
yang memadukan ilmu syar’i dan sains modern dalam bingkai tauhid. Metode pembelajaran reflektif-
transformatif dapat mendorong peserta didik berpikir kritis dan kontemplatif terhadap realitas sosial
dan spiritual dan akan me-revitalisasi peran guru sebagai murabbi, bukan hanya sekadar pengajar,
tetapi pembimbing moral dan intelektual, Karena Pendidikan Islam harus menjadi arena
pembentukan kesadaran epistemik, bukan sekadar transmisi informasi.

Pendidikan Islam di Era Digital

Era digital memunculkan epistemic confusion, di mana informasi melimpah tetapi kehilangan
makna. Pendidikan Islam harus menjadi ruang reflektif yang melatih peserta didik berpikir kritis
sekaligus spiritual, melalui critical spiritual pedagogy yang memadukan rasionalitas dan kesadaran
I1ahi. Oleh karena itu, pendidikan Islam harus mengembangkan literasi epistemik digital kemampuan
untuk menilai, memilah, dan mengaitkan informasi dengan nilai kebenaran wahyu.

Dalam konteks ini, “Bumi Kotak” menjadi simbol yang mengingatkan bahwa pengetahuan
yang kehilangan dimensi spiritual akan menghasilkan manusia mekanistik yang mampu mencipta
teknologi canggih tetapi kehilangan orientasi hidup. Maka, pendidikan Islam yang terintegrasi secara
epistemologis menjadi solusi untuk mengembalikan harmoni antara akal, hati, dan wahyu.

Menuju Epistemologi Tauhidik

Dari analisis di atas, dapat disimpulkan bahwa krisis epistemologi Islam berakar pada hilangnya
kesadaran tauhid dalam sistem pengetahuan modern. Metafora “Bumi Kotak” menggambarkan
keterputusan manusia dari makna [lahi akibat reduksi realitas menjadi sekadar data dan logika. Untuk
itu Rekonstruksi pendidikan Islam harus diarahkan pada integrasi wahyu—akal-empiris sebagai
fondasi epistemologi tauhidik karena transformasi pendidikan Islam tidak hanya bersifat kurikuler,
tetapi juga paradigmatik dan spiritual.

Dengan demikian, rekonstruksi epistemologi Islam melalui pendidikan merupakan jalan untuk
keluar dari disorientasi pengetahuan modern dan membangun kembali peradaban yang berakar pada
nilai-nilai [lahiah.

283



Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 284 of 286

Rekonstruksi paradigma pendidikan Islam perlu diarahkan pada integrasi wahyu, rasionalitas,
dan pengalaman empiris dalam satu kerangka epistemologi tauhidik. Model ini sejalan dengan konsep
ta’dib epistemologi Al-Attas yang menempatkan pembentukan adab berpikir sebagai tujuan utama
pendidikan (Sassi, 2018).

Implikasi Kurikulum.

Pada level kurikulum, integrasi epistemologi tauhidik dapat diwujudkan melalui
pengembangan kurikulum interdisipliner yang mengaitkan ilmu keislaman dan sains modern secara
epistemologis. Misalnya, pembelajaran sains tidak hanya menekankan aspek teknis, tetapi juga
dimensi etika, ayat-ayat kauniyah, dan tujuan kemaslahatan ilmu. Sebaliknya, studi keislaman perlu
dikontekstualisasikan dengan realitas sosial dan perkembangan sains kontemporer.

Implikasi Strategi Pembelajaran.

Secara pedagogis, pendidikan Islam perlu mengadopsi strategi pembelajaran reflektif dan kritis,
seperti diskusi berbasis masalah aktual, analisis kasus disinformasi digital, serta pembelajaran
kolaboratif. Pendekatan ini memungkinkan peserta didik mengaitkan wahyu, rasionalitas, dan realitas
empiris secara integratif. Dalam konteks ini, peran pendidik bergeser dari sekadar pengajar menjadi
murabbi yang membimbing pembentukan kesadaran epistemik dan etika intelektual.

Implikasi Literasi Digital Islam.

Dalam ranah literasi digital, rekonstruksi epistemologi menuntut pengembangan literasi digital
Islam yang berorientasi pada kesadaran epistemik. Literasi ini mencakup kemampuan menilai
validitas sumber, memahami otoritas keilmuan, serta mengaitkan informasi digital dengan nilai
kebenaran wahyu. Dengan demikian, peserta didik tidak terjebak dalam isolasi kognitif akibat
algoritma media sosial dan disinformasi keagamaan.

Menuju Epistemologi Tauhidik

Berdasarkan analisis tersebut, krisis epistemologi Islam berakar pada hilangnya kesadaran
tauhid dalam sistem pengetahuan modern yang terfragmentasi. Metafora “Bumi Kotak”
menggambarkan keterputusan manusia dari makna Ilahi akibat reduksi realitas menjadi data dan
rasionalitas instrumental. Oleh karena itu, rekonstruksi pendidikan Islam harus diarahkan pada
integrasi wahyu, akal, dan pengalaman empiris sebagai fondasi epistemologi tauhidik. Transformasi
ini bersifat kurikuler, pedagogis, dan paradigmatik, sekaligus menjadi prasyarat bagi pembangunan
peradaban Islam yang berkeadaban di era digital.

Simpulan

“Bumi Kotak” tidak sekadar merepresentasikan disinformasi digital atau penyimpangan pemahaman
sains, tetapi merupakan manifestasi krisis epistemologi Islam yang berakar pada terputusnya relasi
integratif antara wahyu, akal, dan pengalaman empiris, sehingga melahirkan disorientasi pengetahuan
dan melemahnya adab berpikir. Metafora “Bumi Kotak™” yang ditawarkan dalam penelitian ini
berfungsi sebagai kerangka konseptual baru untuk membaca fragmentasi pengetahuan dan dominasi
rasionalitas instrumental dalam konteks modernitas digital. Temuan penelitian menunjukkan bahwa

pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam merespons krisis tersebut, namun masih

284



Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 285 of 286

menghadapi tantangan dualisme epistemik, rendahnya literasi epistemik digital, serta pragmatisme
kurikulum dan pembelajaran. Oleh karena itu, rekonstruksi paradigma pendidikan Islam perlu
diarahkan pada penguatan epistemologi tauhidik melalui integrasi wahyu sebagai sumber nilai, akal
sebagai instrumen rasional-kritis, dan pengalaman empiris sebagai sarana verifikasi, yang
diimplementasikan secara konkret dalam kurikulum interdisipliner, strategi pembelajaran reflektif-
kritis, serta pengembangan literasi digital Islam berbasis kesadaran epistemik. Sebagai saran,
penelitian selanjutnya perlu mengkaji secara empiris model implementasi rekonstruksi epistemologi
tauhidik dalam praktik pendidikan Islam serta menguji efektivitasnya dalam meningkatkan literasi

epistemik dan etika intelektual peserta didik di era digital.

Daftar Pustaka

Abdullah, M. Amin. 2023. “Rekonstruksi Epistemologi Islam.” Jurnal Ushuluddin 40(1):15-32.
https://doi.org/10.24014/jush.v40i1.19712.

Afriyanto, Dwi, and Anastasya Ayomi Anandari. 2024. “Rekonstruksi Konsep Pendidikan IslamPada
Masyarakat Madani Era Modern Melalui Pendekatan Ontologis Al-Qur’an.” Jurnal Pengabdian
Masyarakat: Pemberdayaan, Inovasi Dan Perubahan 4(6):326-38. doi:10.59818/jpm.v4i16.995.

Aprillia, Clarisa Dwi, Assyifa Akmalia Fadilla, Anisa Fitri, Egy Surya Marcellina, Taufiq Kurniawan,
and  Universitas Negeri  Surabaya. 2025. “EPISTEMOLOGI ISLAM DAN
PERBANDINGANNYA DENGAN.” 3(11).

Dewi, Eva, M. Amril, and Amin Maksum. 2025. “Rekonstruksi Epistemologi Di Era
Postmodernisme: Studi Atas Gagasan Islamisasi Ilmu Menurut Ismail Raji Al-Faruqi.” Jurnal
Teologi Islam 1(2):77-84.

Firman Muhammad Abdurrohman Akbar, Adina Rosidta, Afried Lazuardi. 2024. “Khidmatussifa :
Journal of Islamic Studies Khidmatussifa : Journal of Islamic Studies.” Khidmatussifa: Journal
of Islamic Studies 2(2):1-17.
https://jurnal.stitsifabogor.ac.id/index/index.php/khidmatussifa/article/download/122/115.

Kutbaniyah, A’imatul, Sal Shakhiba Albira Nanda Hanafi, and Azizatur Rosyidah. 2025.
“Transformasi Ilmu Pengetahuan Islam Ke Barat: Jejak Yang Terlupakan Dalam Kurikulum
Global Dan Krisis Identitas Pendidikan Masa Kini.” EL-BANAT: Jurnal Pemikiran Dan
Pendidikan Islam 15(1):212-29.

Mundiri, Akmal. 2014. “Rekontruksi Epistemologi Pendidikan Islam Berbasis Spirit Integralistik.”
At-Turas, Jurnal Studi Keislaman 1(1):23.

Mugqtasir. S, Abdul, and Tobroni. 2025. “Epistemologi Pendidikan Agama Islam(Konstruksi
Pengetahuan Dan Metodologi Pengetahuan).” Ikhlas: Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam
2(1):166-81. https://ejournal.aripafi.or.id/index.php/Ikhlas.

Nasir, Muhammad, and Sunardi Sunardi. 2025. “Reorientasi Pendidikan Islam Dalam Era Digital:
Telaah Teoritis Dan Studi Literatur.” A/-Rabwah 19(1):056-064. doi:10.55799/jalr.v19i11.688.

Putra, Robi Harjoni, Irwandi Jaswir, Ahmad Wira, and Aidil Novia. 2025. “Epistemologi Ekonomi
Islam: Perspektif Sosiologi Dalam Menghadapi Krisis Ekonomi Global.” ISTIKHLAF': Jurnal
Ekonomi, Perbankan Dan Manajemen Syariah 7(1):169-86.
https://ejurnal.iaiyasnibungo.ac.id/index.php/istikhlaf/article/view/707.

Zainuddin, Mohammad Riza. 2025. “TRANSFORMASINILAI NILAI HUMANISME RELIGIUS
DI ERA DIGITAL ( Studi Kritis Praktik Pendidikan Di Sekolah Dan Madrasah ).” 9:1140-62.

285



Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 286 of 286

al-Attas, S. M. N. (2012). Prolegomena to the Metaphysics of Islam. 1995. In Kuala Lumpur: ISTAC.
ABIM.
https://books.google.com/books/about/Prolegomena To The Metaphysics Of Islam.html?hl
=id&id=PKugBQAAQBAJ

Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of knowledge: General principles and work plan. Herndon.VA:
HIT. va: HIT

Drianus, O. (2018). Manusia di Era Kebudayaan Digital. Mawa’lzh: Jurnal Dakwah Dan
Pengembangan Sosial Kemanusiaan, 9(2), 178—199. https://doi.org/10.32923/maw.v9i2.784

Fajarini, S. D., Yuliani, F., & Kurniawati, J. (2025). Peran Algoritma Media Sosial Dalam
Membentuk Filter Bubble Dan Echo Chamber Di Kalangan Milenial Dan Gen Z Kota
Bengkulu.  Jurnal Sarjana  Ilmu  Komunikasi  (J-SIKOM), 6(1), 205-226.
https://doi.org/10.36085/jsikom.v611.8456

Kamelia, F., & Nusa, L. (2018). Bingkai Media Online Coverage of Indonesia ’ s Debt in an Online.
Kanal: Jurnal Ilmu Komunikasi, 7(1), 10—16. https://doi.org/10.21070/kanal.v

Nasr, S. H. (2005). The Need For a Sacred Science. The Need For a Sacred Science.
https://doi.org/10.4324/9780203990599

Rahman, F. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. University of
Chicago Press.

Sassi, K. (2018). Ta’Dib As a Concept of Islamic Education Purification: Study on the Thoughts of
Syed Muhammad Naquib Al-Attas. Journal of Malay Islamic Studies, 2(1), 1-14.
https://doi.org/10.19109/jmis.v2i1.2541

286



