
Iseedu                                                                                                         Journal 

Journal of Islamic Education Thoughts and Practices 

Vol. 9 No. 2 November 2025 : 297-311 

 

 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu 

 

 

E- ISSN: 2615 – 3335 
https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index 

 

Konsep Pendidikan Islam Untuk Anak: Telaah Literatur Menurut  Ibnu Qayyim 

Al-Jauziyyah dan Imam Al-Ghazali 

 

Aji Abdullah1, Mohammad Zakki Azani2, Muhammad Nur Rochim Maksum3 

123Universitas Muhammadiyah Surakarta 

 

Abstract: This study aims to examine and formulate a concept of Islamic 

education for children through a synthesis of the educational thought of two 

prominent classical Islamic scholars, Ibn Qayyim al-Jawziyyah and Imam al-

Ghazali. The background of this research is motivated by contemporary 

challenges in child education, which tend to prioritize cognitive and academic 

achievement while neglecting moral, spiritual, and character development. The 

study employs a library research method by analyzing the primary works of both 

scholars Tuhfat al-Mawdūd and Ayyuhā al-Walad along with other relevant 

supporting literature. The findings indicate that both Ibn Qayyim and al-Ghazali 

emphasize the importance of holistic education that integrates the balanced 

development of intellect, heart, and physical well-being. The proposed methods of 

child education include habituation, exemplary conduct, advice, educative 

discipline, and children’s active involvement in virtuous actions (learning by 

doing). Al-Ghazali also offers a corrective educational approach through 

admonition, warning, and the provision of rewards, all of which should be applied 

wisely and proportionately. These concepts are shown to be relevant to modern 

educational paradigms such as whole child education, positive discipline, and 

experiential learning. This study concludes that an educational approach grounded in fitrah (innate nature) and moral 

cultivation, as articulated by Ibn Qayyim and al-Ghazali, can serve as a conceptual solution to the current crisis in 

character education. Therefore, the development of curricula and parenting guidelines based on these classical Islamic 

values is necessary to nurture a generation that is not only intellectually competent but also morally and spiritually 

resilient. 

 

Keywords: Child Education, Morality, Ibn Qayyim al-Jawziyyah, Imam al-Ghazali, Holistic Islamic Education. 

 

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan merumuskan konsep pendidikan Islam untuk anak 

melalui sintesis pemikiran dua tokoh besar Islam klasik, Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah dan Imam Al-Ghazali. 

Latar belakang penelitian ini didorong oleh problematika pendidikan anak kontemporer yang cenderung 

berorientasi pada aspek kognitif dan akademik, namun mengabaikan dimensi moral, spiritual, dan 

pembentukan karakter. Metode yang digunakan adalah studi kepustakaan (library research) dengan 

menganalisis karya utama kedua tokoh, yakni Tuhfatul Maudud dan Ayyuhal Walad, serta literatur 

pendukung lainnya. Hasil penelitian menunjukkan bahwa baik Ibnu Qayyim maupun Al-Ghazali 

menekankan pentingnya pendidikan holistik yang mencakup pengembangan akal, hati, dan jasmani secara 

seimbang. Metode pendidikan anak yang dikemukakan meliputi pembiasaan, keteladanan, nasihat, hukuman 

edukatif, serta keterlibatan anak dalam perbuatan baik (learning by doing). Al-Ghazali juga menawarkan 

pendekatan korektif berupa teguran, peringatan, dan pemberian hadiah yang dilakukan secara bijak dan 

proporsional. Konsep-konsep tersebut terbukti relevan dengan paradigma pendidikan modern seperti whole 

child education, positive discipline, dan experiential learning. Penelitian ini menyimpulkan bahwa 

pendekatan pendidikan anak berbasis fitrah dan akhlak sebagaimana diajarkan oleh Ibnu Qayyim dan Al-

Ghazali dapat menjadi solusi konseptual terhadap krisis pendidikan karakter saat ini. Oleh karena itu, 

DOI:   
https://doi.org/10.23917/iseedu.v9i2.110

28  

*Correspondence: Aji Abdullah 

Email: o100230067@student.ums.ac.id  

 

Received: 12-10-2025 

Accepted: 18-11-2025 

Published: 29-11-2026 

 

Copyright: © 2025 by the authors. 

Submitted for possible open access 

publication under the terms and 

conditions of the Creative Commons 

Attribution (CC BY) license 

(https://creativecommons.org/licenses/

by/4.0/ 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index
https://doi.org/10.23917/iseedu.v9i2.11028
https://doi.org/10.23917/iseedu.v9i2.11028
mailto:o100230067@student.ums.ac.id


Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 298 of 311 

 

 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu 

diperlukan pengembangan kurikulum dan panduan parenting berbasis nilai-nilai Islam klasik ini untuk 

membentuk generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga kuat secara moral dan spiritual. 

 

Kata Kunci: Pendidikan Anak, Akhlak, Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah, Imam Al-Ghazali, Pendidikan Islam 

Holistik 

 

 

Pendahuluan 

Faktor terpenting dalam pencapaian kemajuan adalah pendidikan, karena melalui pendidikan 

kualitas sumber daya manusia (SDM) dibentuk dan dikembangkan secara berkelanjutan. Kualitas 

SDM yang rendah akan berdampak langsung pada rendahnya mutu pendidikan, sehingga 

menghambat pembangunan dan keberhasilan bangsa. Dalam konteks ini, pendidikan anak memiliki 

urgensi yang sangat fundamental, sebab masa kanak-kanak merupakan tahap awal dan paling 

menentukan dalam pembentukan kemampuan dasar, karakter, nilai moral, serta kepribadian individu 

(Dewi & Surani, 2018). 

Pendidikan pada fase ini berfungsi sebagai fondasi utama dalam menumbuhkan potensi 

manusia secara sadar dan terarah, sehingga anak mampu berkembang sebagai subjek pendidikan yang 

mandiri, berkarakter, dan berdaya saing. Oleh karena itu, pendidikan anak tidak hanya bersifat 

pedagogis, tetapi juga strategis dalam menciptakan manusia ideal yang menjadi penopang utama 

pembangunan dan kemajuan peradaban(Kalsum et al., 2023). 

Definisi kata pendidikan dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) berasal dari kata didik 

yang berarti memelihara, menegakkan, dan memberikan pengajaran moral serta intelektual(Anton M. 

Moeliono, 1997). Pendidikan pada hakikatnya dipahami sebagai proses yang membantu manusia 

tumbuh menuju kedewasaan, sehingga mampu menjalankan tanggung jawabnya sebagai manusia di 

muka bumi. Dalam pandangan ini, pendidikan merupakan upaya memanusiakan manusia agar 

berkembang secara alami dan optimal, baik secara intelektual maupun moral (Heri Jauhari Muchtar, 

2005). Sejalan dengan itu, Ahmad D. Marimba memandang pendidikan sebagai pembinaan yang 

dilakukan secara sadar dan terencana oleh pendidik untuk mengembangkan jasmani dan rohani 

peserta didik sehingga terbentuk pribadi yang utuh dan berakhlak (Rahman et al., 2022). 

Namun, dalam konteks pendidikan anak saat ini, konsep ideal pendidikan tersebut menghadapi 

berbagai permasalahan serius. Pendidikan anak cenderung mengalami pergeseran orientasi yang 

menekankan aspek kognitif dan prestasi akademik semata, sementara dimensi moral, spiritual, dan 

pembentukan karakter kurang mendapat perhatian yang memadai(Dewi & Surani, 2018). 

Fenomena ini diperparah oleh pengaruh globalisasi dan perkembangan teknologi digital yang 

tidak selalu diimbangi dengan pendampingan dan keteladanan yang kuat dalam lingkungan keluarga 

maupun sekolah, sehingga berdampak pada munculnya krisis akhlak, menurunnya adab, serta 

lemahnya kontrol diri pada anak usia dini. Kondisi tersebut menunjukkan adanya kesenjangan yang 

nyata antara tujuan pendidikan sebagai proses humanisasi manusia dengan realitas praktik pendidikan 

anak di lapangan, yang cenderung bersifat pragmatis dan instrumental (Mansir et al., 2022). 

Tujuan utama pendidikan adalah membantu manusia mencapai potensi terbaiknya agar siap 

menghadapi kehidupan masa depan. Pendidikan dipahami sebagai proses pewarisan pengetahuan, 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index


Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 299 of 311 

 

 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu 

keterampilan, dan kebiasaan dari satu generasi ke generasi berikutnya melalui pengajaran, pelatihan, 

dan penelitian. Melalui pendidikan, manusia diarahkan untuk meningkatkan kecerdasan, budi pekerti, 

kepribadian, serta keterampilan yang bermanfaat bagi diri dan lingkungannya (P.Gilang, 2025). 

Dengan demikian, pendidikan tidak hanya berorientasi pada penguasaan pengetahuan, tetapi juga 

pada pembentukan kepribadian dan kualitas moral manusia secara menyeluruh. 

Pemikiran Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah dan Imam Al-Ghazali relevan dengan tujuan pendidikan 

tersebut karena keduanya menekankan pendidikan sebagai proses pembinaan fitrah manusia secara 

integral, yang meliputi aspek akal, hati, dan akhlak. Al-Ghazali memandang pendidikan sebagai 

sarana penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) dan pembentukan adab, sehingga ilmu tidak hanya 

melahirkan kecerdasan, tetapi juga kebijaksanaan dan ketakwaan. Sementara itu, Ibnu Qayyim 

menegaskan bahwa pendidikan anak harus berorientasi pada pengembangan potensi fitrah secara 

seimbang agar anak tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga kokoh secara moral dan 

spiritual. Relevansi pemikiran kedua tokoh ini terletak pada kritik mereka terhadap pendidikan yang 

bersifat kognitif semata, serta penegasan bahwa tujuan akhir pendidikan adalah pembentukan 

manusia berakhlak mulia yang siap menjalani kehidupan dunia dan akhirat (Hanif et al., 2025). 

Anak-anak merupakan subjek sekaligus objek dalam pendidikan, pembahasan mengenai 

pendidikan Islam untuk anak terkait erat dengan dialog anak-anak. Merupakan tanggung jawab orang 

tua dan pendidik untuk mengidentifikasi dan mengembangkan potensi yang dimiliki anak-anak sejak 

lahir. Akan tetapi, kondisi pendidikan saat ini menunjukkan bahwa beberapa gejala telah menjadikan 

sesuatu biasa, seperti konsisten mendorong anak-anak untuk berhasil secara akademis dan orang tua 

masih memiliki harapan dan obsesi yang tinggi terhadap anak-anak mereka. Misalnya, ketika anak 

mereka berprestasi lebih baik daripada anak-anak lain, orang tua akan lebih bangga.(Alimudin, 2022) 

Pada tahap-tahap perkembangan tertentu, anak-anak memerlukan bimbingan, pengendalian, 

dan kontrol dari orang tua dan pendidikan untuk mengembangkan kepribadian, pikiran, dan potensi 

mereka. Anak-anak adalah fondasi untuk masa dewasa, orang tua dan pendidik harus 

mempertimbangkan pertumbuhan mereka dengan saksama. Tujuannya adalah untuk mempersiapkan 

perkembangan anak-anak agar mereka dapat berperan dalam pengembangan kemanusiaan yang 

berkelanjutan, mampu melakukan perbuatan baik dalam arti memiliki karakter yang mulia sambil 

mengejar kebahagiaan dalam kehidupan ini dan akhirat.(Aljumbulati, 1994) 

Ibnu Qayyim merupakan seorang ulama yang berkonsentrasi pada pendidikan akhlak anak-anak. 

Menurut Ibnu Qayyim, hati yang sehat adalah fondasi moralitas. (Al-Jauziyyah, 2018). Pendidikan 

akhlak tergantung pada pola pendidikan dari orang tua dan lingkungan (Anwar, 2010). Oleh karena 

itu, penting untuk mulai menanamkan nilai-nilai akhlak pada anak sejak dini. Bahkan saat masih 

dalam kandungan, Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah menekankan pentingnya mendidik anak sejak usia 

dini.(Iqbal, 2020).  

Dalam kitab Ihya Ulumddin juz 3, Imam Al-Ghazali menjelaskan bahwa anak adalah amanah 

yang Allah SWT titipkan kepada kedua orang tuanya, hatinya yang suci dan polos bagaikan mutiara 

yang indah dan tak ternilai harganya, bersih dari segala coretan dan lukisan, mampu menerima apa 

saja yang dilukiskan padanya dan mampu menjaga apa saja yang datang padanya. Oleh karena itu, 

Seorang anak jika terbiasa untuk melakukan hal yang baik, maka ia akan memperoleh ganjaran yang 

berlipat, Setelahnya, ia kelak beranjak dewasa menjadi anak yang selalu berbuat baik. Sebagai hasil 

dari kebaikannya, orang tua, guru, dan pendidik lainnya juga akan menerima bagian dari pahala 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index


Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 300 of 311 

 

 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu 

tersebut. Namun jika seorang anak dibesarkan dalam lingkungan yang buruk dan ditelantarkan tanpa 

bimbingan dan pendidikan yang tepat, seperti halnya seekor binatang yang dilepaskan oleh 

pemiliknya, maka dikhawatirkan anak tersebut akan celaka dalam kehidupannya, sedangkan orang 

tua atau siapapun yang menjadi  walinya akan  ikut  menanggung kejahatan yang dilakukan oleh 

anaknya (A. H. Al-Ghazali, 2002). 

Berdasarkan berbagai permasalahan pendidikan anak dan urgensi pembinaan akhlak sejak usia 

dini sebagaimana dipaparkan dalam pendahuluan, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan 

merumuskan konsep pendidikan Islam untuk anak melalui telaah literatur terhadap pemikiran Ibnu 

Qayyim Al-Jauziyyah dan Imam Al-Ghazali (Rahman et al., 2022). Kebaruan kajian ini terletak pada 

upaya sintesis pemikiran kedua tokoh klasik tersebut dalam merespons problematika pendidikan anak 

kontemporer yang cenderung berorientasi kognitif dan pragmatis, dengan menegaskan kembali 

pendidikan berbasis fitrah, pembinaan hati, dan pembentukan akhlak sebagai fondasi utama 

pendidikan anak. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya merekonstruksi gagasan normatif 

kedua tokoh, tetapi juga menawarkan kerangka konseptual alternatif bagi pengembangan pendidikan 

Islam anak yang holistik, berkarakter, dan berorientasi pada kebahagiaan dunia dan akhirat. 

 

Metode Penelitian 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode kepustakaan atau Library Research. 

Metode kepustakaan merupakan suatu metode dalam pengumpulan data  dengan  menelaah  buku,  

literatur,  catatan  serta  berbagai  laporan  yang  tentunya berkaitan  dengan  permasalahan  yang  akan  

diteliti  pernyataan  ini  dikemukakan oleh Nazir. (Sari & Asmendri, 2020) Kitab Tuhfatul Maudud bi 

ahkamil Al Maulud karya Ibnu Qayyim Al-Jauziyah yang telah diterjemahkan ke dalam bahasa 

Indonesia dengan redaksi “Menyambut Anak Buah Hati” merupakan salah satu sumber pustaka utama 

yang digunakan dalam penelitian ini.dan "Kiat Sukses Mendidik Anak Sholeh" adalah redaksi 

terjemahan Bahasa Indonesia dari karya Imam Al-Ghazali yang berjudul Ayyuhal Walad. Jurnal dan 

literatur pelengkap lainnya yang berkaitan dengan pendidikan anak menurut Ibnu Qayyim, digunakan 

sebagai sumber sekunder. Proses melakukan penelitian literatur melibatkan membaca, mengevaluasi, 

mengumpulkan, dan menganalisis informasi dari sumber-sumber pustaka lalu menyimpulkan serta 

membantu menemukan penyelesaian dalam masalah penelitian. 

Pemilihan tokoh Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah dan Imam Al-Ghazali dalam penelitian ini 

didasarkan pada pertimbangan akademik bahwa keduanya merupakan representasi penting dalam 

tradisi pemikiran pendidikan Islam klasik yang menaruh perhatian besar pada pendidikan anak, 

khususnya pembinaan akhlak, fitrah, dan pembentukan kepribadian sejak usia dini (Kurnia et al., 

2025). Ibnu Qayyim dikenal dengan pendekatan normatif-psikologis dalam pendidikan anak yang 

menekankan kesehatan hati dan pembiasaan moral melalui peran orang tua dan lingkungan, sedangkan 

Al-Ghazali menekankan pendidikan sebagai proses tazkiyatun nafs dan pembentukan adab sebagai 

inti pendidikan manusia (Rahman et al., 2022). Oleh karena itu, penelitian ini menggunakan 

pendekatan analisis komparatif-konseptual, yakni dengan membandingkan dan mensintesiskan 

gagasan kedua tokoh untuk menemukan titik temu dan kekhasan konsep pendidikan Islam untuk anak, 

sekaligus menilai relevansinya terhadap problematika pendidikan anak kontemporer yang cenderung 

berorientasi kognitif dan pragmatis(Shalehah et al., 2024). Pendekatan ini dipandang tepat untuk 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index


Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 301 of 311 

 

 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu 

menghasilkan konstruksi konseptual yang komprehensif dan kontekstual dalam pengembangan 

pendidikan Islam anak. 

Hasil dan Pembahasan 

1. Biografi Ibnu Qayyim al-Jauziyyah 

Syamsudin bin Abu Bakar bin Ayyub bin Sa'ad bin Hariz ad-Dimasqi Al-Jauzziyah adalah 

nama lengkap ilmuwan muslim Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah. Pada tanggal 7 Shafar 691 H/1291 M, 

Ia dilahirkan di Damaskus, Syam. (Susanto, 2010a). kemudian wafat di Damaskus, Suriah, pada 

tanggal 23 September 1350 M, 18 Rajab 751 H. 

Ibnu Qayyim Al-Jauzziyah menghabiskan masa menuntut ilmunya dengan para ahli, maka 

keilmuawannya tidak perlu diragukan lagi. Ilmu nahwu diajarkan kepada Ibnu Qayyim Al-

Jauzziyah oleh Asy-Syihab Al-Abir dan Abu Al-Fath Al-Ba'labakki, Ibnu Tamiyah mengajarkan 

Ibnu Qayyim dalam bidang ilmu faraidh, ushul fiqih, hadis, kalam, tafsir, dan fiqih. Berdasarkan 

hasil belajarnya, Ibnu Qayyim Al-Jauzziyah mampu menggali banyak pemikiran melalui 

penulisan 49 buku tentang berbagai ilmu, termasuk ilmu pendidikan.(Susanto, 2010b) 

2. Konsep Pendidikan Islam untuk Anak menurut Ibnu Qayyim Al Jauziyyah 

Ibn Qayyim Al-Jauziyyah menegaskan bahwa Al-Qur’an dan Hadis menjadi dasar 

pendidikan Islam yang mengembangkan pikiran, jiwa, dan tubuh anak secara terpadu. Melalui 

keseimbangan ketiga aspek tersebut, manusia dapat mengoptimalkan potensi dirinya dan meraih 

kemaslahatan hidup. (Susanto, 2010c). Ibnu Qayyim Al-Jauzziyah menegaskan bahwa pendidikan 

agama, pendidikan akhlak, pendidikan sosial, pendidikan jasmani, dan pendidikan seks merupakan 

unsur-unsur yang ingin ditanamkan pendidikan kepada anak.(Iqbal, 2005) Menurut Ibnu Qayyim 

Al-Jauziyyah, ada sejumlah metode Islam dalam mendidik anak-anak, di antaranya sebagai 

berikut. 

a. Metode Pembiasaan  

Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah menjelaskan bahwa perkembangan karakter anak sangat 

dipengaruhi oleh perilaku yang diajarkan pengasuh. Sikap negatif yang ditanamkan sejak dini 

akan membentuk kepribadian anak dan sulit diubah. Seiring bertambahnya usia, karakter 

tersebut mengakar kuat dalam diri anak.Karena itu, banyak penyimpangan perilaku pada orang 

dewasa bersumber dari pendidikan anak yang tidak tepat. (Al-Jauziyah, 2012b) 

Pandangan tersebut menunjukkan bahwa metode pembiasaan digunakan untuk 

mengajarkan akhlak kepada anak. Karena karakter anak akan terbentuk melalui pembiasaan. 

Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah tentang metode pembiasaan menunjukkan bahwa problem utama 

pendidikan anak bukan terletak pada kurangnya pengetahuan normatif tentang akhlak, 

melainkan pada kegagalan membangun kebiasaan yang konsisten sejak usia dini. Pernyataan 

bahwa karakter buruk akan sulit dihilangkan ketika telah tertanam(Al-Jauziyah, 2012b) 

mengandung kritik implisit terhadap praktik pendidikan yang reaktif dan terlambat, yakni baru 

bertindak ketika perilaku menyimpang telah mengakar. Dalam konteks pendidikan anak masa 

kini, metode pembiasaan menuntut keterlibatan berkelanjutan orang tua dan pendidik sebagai 

pengelola lingkungan moral anak, bukan sekadar pemberi instruksi atau nasihat. Tanpa 

pembiasaan yang terstruktur dan keteladanan yang konsisten, pendidikan akhlak berisiko 

menjadi wacana normatif yang tidak terinternalisasi dalam kepribadian anak. Refleksi ini 

menegaskan bahwa pembiasaan bukan sekadar pengulangan perilaku baik, melainkan proses 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index


Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 302 of 311 

 

 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu 

sistematis membentuk disposisi batin (habit of character) yang menjadi fondasi kepribadian 

anak hingga dewasa. 

b. Metode Keteladanan  

Metode Ibnu Qayyim Al-Jauzziyah pada hakikatnya melihat pada al-Qur'an dan Hadits. 

Metode teladan berikut ini diambil dari firman Allah SWT dalam QS Al-Ahzab ayat 21: 

“Sungguh, telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik bagimu (yaitu) bagi 

orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari Kiamat dan yang banyak 

mengingat Allah”.  

Menurut Ibnu Qayyim, keteladanan memiliki daya dorong kuat dalam membentuk 

kepatuhan dan karakter, layaknya benih yang tumbuh menjadi pohon dan terus berbuah. 

Keteladanan yang baik akan melahirkan kebaikan berkelanjutan, sedangkan keteladanan buruk 

akan menghasilkan dampak negatif yang terus berulang. (Al-Jauziyah, 2012a). 

Metode keteladanan yang ditegaskan Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah mengandung pesan 

mendalam bahwa pendidikan anak pada hakikatnya lebih efektif melalui contoh nyata daripada 

instruksi verbal semata. Perumpamaan teladan sebagai benih yang tumbuh menjadi pohon 

menunjukkan bahwa perilaku pendidik dan orang tua memiliki efek jangka panjang yang 

bersifat regeneratif, karena nilai yang dicontohkan tidak hanya membentuk individu anak, tetapi 

juga berpotensi diwariskan dalam interaksi sosial berikutnya(Khoir et al., 2025). Dalam konteks 

pendidikan anak saat ini, refleksi ini menjadi kritik terhadap praktik pendidikan yang menuntut 

kepatuhan anak tanpa disertai konsistensi sikap dari pendidik dan lingkungan. Keteladanan 

yang tidak selaras antara ucapan dan perbuatan berisiko melahirkan krisis kepercayaan dan 

internalisasi nilai yang rapuh. Oleh karena itu, metode teladan menurut Ibnu Qayyim tidak 

dapat dipahami sekadar sebagai teknik pedagogis, melainkan sebagai tanggung jawab moral 

pendidik untuk menjadikan dirinya medium utama pendidikan akhlak. Tanpa keteladanan yang 

autentik, pendidikan karakter berpotensi kehilangan daya transformasinya dan hanya berhenti 

pada tataran normatif. 

c. Metode Nasihat  

Terkadang seseorang lebih suka mendengar atau mengikuti nasihat dari orang yang 

dicintainya dan yang menjadi tempat baginya untuk mencurahkan segala masalahnya. Nasihat 

akan berdampak besar padanya dalam situasi seperti itu, terutama jika diberikan dengan kasih 

sayang dan ketulusan yang sepenuh hati (Muhammad, 1993). 

Ibnu Qayyim menjelaskan pentingnya membiasakan anak untuk aktif dan bersemangat 

dalam melakukan kebaikan, karena kemalasan melemahkan karakter dan perhatian. Ia 

menegaskan bahwa aktivitas yang terarah melahirkan ketenangan, sedangkan pengangguran 

menimbulkan kesengsaraan, sejalan dengan pandangan Yahya bin Abu Katsir bahwa tubuh 

yang lesu tidak mampu menyerap ilmu (Jauziy, 2010). 

Metode nasihat menurut Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah menekankan pentingnya relasi 

emosional antara pendidik dan anak sebagai dasar pendidikan akhlak. Nasihat dipahami secara 

dialogis berbasis kasih sayang dan kepercayaan, serta diarahkan untuk menumbuhkan semangat 

berbuat baik, etos aktivitas, tanggung jawab, dan kedisiplinan diri, bukan sekadar penyampaian 

moral normatif (Fadilla et al., 2022). Dalam konteks pendidikan anak masa kini, refleksi ini 

menjadi kritik terhadap praktik nasihat yang sering kali bersifat verbalistis dan berulang tanpa 

keteladanan serta pembiasaan nyata. Nasihat yang tidak disertai penguatan lingkungan dan 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index


Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 303 of 311 

 

 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu 

aktivitas bermakna berisiko kehilangan daya internalisasinya, bahkan dapat memicu kejenuhan 

dan resistensi anak. Oleh karena itu, metode nasihat menurut Ibnu Qayyim perlu dipahami 

sebagai sarana pembinaan motivasi intrinsik dan karakter aktif, bukan sekadar penyampaian 

pesan moral. 

d. Metode Hukuman  

Menukil sebuah hadis dari Nabi SAW, Ibnu Qayyim menganjurkan penggunaan metode 

hukuman, khususnya yang berkaitan dengan shalat. Pukulan adalah hukuman yang dikenakan 

kepada anak-anak yang tidak shalat setelah mereka berusia sepuluh tahun. Demikian, dengan 

pukulan untuk tujuan pendidikan dan untuk mengajarinya cara beribadah. Diharapkan bahwa 

dengan menerima hukuman ini, anak tersebut akan menyesal dan selalu melaksanakan shalat 

(Al-Jauziyah, 2012c). 

Metode hukuman yang dikemukakan Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah harus dipahami sebagai 

langkah terakhir dalam pendidikan, setelah pembiasaan, keteladanan, dan nasihat tidak lagi 

efektif. Hukuman dalam konteks ini tidak dimaksudkan sebagai kekerasan, melainkan sebagai 

sarana pedagogis untuk menumbuhkan kesadaran dan tanggung jawab beribadah (Riza & 

Maidefvi, 2022). Dalam praktik pendidikan anak masa kini, pendekatan ini menuntut 

kebijaksanaan pendidik agar hukuman diberikan secara proporsional, penuh kasih sayang, dan 

mempertimbangkan kondisi psikologis anak, sehingga tujuan pembinaan akhlak tetap tercapai 

tanpa menimbulkan dampak negatif. 

e. Metode Learning by doing a good thing  

Ibnu Qayyim menyarankan penerapan metode Learning by doing a good thing. 

Melibatkan dan memotivasi anak untuk melakukan perbuatan baik, Seorang anak harus 

termotivasi untuk melakukan perbuatan baik agar akhlak yang utama menjadi sesuatu yang ia 

peroleh. 

Metode learning by doing a good thing yang dianjurkan Ibnu Qayyim menegaskan bahwa 

akhlak tidak cukup diajarkan secara konseptual, tetapi harus dialami dan dipraktikkan secara 

langsung oleh anak. Melalui keterlibatan aktif dalam perbuatan baik, anak tidak hanya 

mengetahui nilai moral, tetapi juga membangun kebiasaan dan makna personal atas kebaikan 

tersebut (Akhmad et al., 2021). Dalam konteks pendidikan anak masa kini, pendekatan ini 

menjadi kritik terhadap pembelajaran yang terlalu verbalistis dan minim pengalaman nyata, 

karena internalisasi nilai moral justru lebih efektif ketika anak dilibatkan dalam aktivitas sosial, 

tanggung jawab, dan keteladanan konkret. Dengan demikian, learning by doing berfungsi 

sebagai jembatan antara pengetahuan moral dan pembentukan karakter yang autentik. 

3. Biografi Imam Al Ghazali  

Nama lengkap Imam Al Ghazali adalah Abu Hamid Muhammad bin Muhammad bin 

Muhammad al-Tusi al-Ghazali. Ia lahir pada tahun 450 H atau 1058 M di Tus, yang sekarang dekat 

Mashhad, Khurasan. Ayahnya adalah seorang ghazzal, atau penenun wool, yang menjadi asal mula 

julukannya. (Soleh, 2009). Ayah Al Ghazali mempunyai keinginan agar putranya dibesarkan 

dalam keluarga Islami. Oleh karena itu, ia menyediakan biaya hidup dan menitipkan Al Ghazali 

dan adik laki-lakinya kepada seorang sahabat Sufi sebelum ia meninggal. (Daudy, 1989). 

Perjalanan  keilmuan  Imam  Al-Ghazali  dimulai  dengan  mempelajari  Al-Qur’an  dan  

Hadits, kemudian  ketika Ia mulai  mempelajari  Ilmu kalam dengan banyak dirasakan bahaya 

yang ditimbulkan dari ilmu  tersebut  daripada  maanfaat  yang  bisa  diperoleh (Basri, 2009). 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index


Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 304 of 311 

 

 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu 

Awalnya, Seorang faqih di tanah kelahirannya yang bernama Ahmad Ibn Muhammad Al-

Radzikani merupakan guru Al-Ghazali, yang sudah menunjukkan ketertarikannya pada Ilmu, Al-

Ghazali kemudian mulai pergi ke berbagai lokasi untuk belajar. Ia pertama kali belajar dengan 

Abu Nash Al-Ishma'ili di Jurjan sebelum kembali ke Thus untuk mempelajari tasawuf di bawah 

bimbingan Syaikh Yussuf An-Nussaj. Setelah mempelajari tasawuf, Al-Ghazali pergi ke Nishpur 

untuk mempelajari teologi Asy’ariyah dari Abu Al-Ma'ali al-Juwaini, yang juga dikenal sebagai 

Imam Al-Haramain, seorang tokoh terkemuka di zamannya. (Syaefudin, 2005). 

Di hadapan adiknya, Abu Ahmadi Mujidduddin, Imam Al-Ghazali wafat di Thus pada 

tanggal 14 Jumadil Akhir 505 H/ 19 Desember 1111 M, setelah puluhan tahun mengabdikan diri 

untuk ilmu pengetahuan dan akhirnya menemukan kebenaran hakiki. Ia mengikuti jalan sufi di 

tahun-tahun terakhirnya. Imam Al-Ghazali memiliki empat orang anak: tiga perempuan dan 

seorang laki-laki bernama Hamid. Sayangnya, putranya meninggal dunia sesaat sebelum wafatnya, 

oleh karena itu Imam Al-Ghazali dikenal sebagai "Abu Hamid" (bapak si Hamid). (Syafi’i, 1992). 

4. Konsep Pendidikan Islam untuk anak Imam Al Ghazali  

Untuk mencapai tujuan pendidikan yang terbaik, diperlukan pendekatan yang lebih efektif. 

Sebelum metode pengajaran dan pembelajaran “ditransfer ke anak” ", mustahil untuk menilai baik 

dan buruk, kelebihan dan kekurangan metode pendidikan. Metode sangat penting karena materi 

yang diberikan akan gagal jika metode tersebut tidak efektif. Selain itu, waktu dan upaya akan 

terhambat oleh strategi pengajaran yang tidak memadai. Dalam karyanya, proses pendidikan 

merupakan pembahasan Al-Ghazali. Namun metode yang akan disarankannya tidak umum; 

melainkan lebih berkonsentrasi pada pengajaran agama, khususnya Pendidikan akhlak. Al Ghazali 

mengkategorikannya menjadi dua bagian, yaitu: 

a. Alat Pendidikan langsung yang meliputi metode: 

1) Anjuran dan perhatian 

Menurut Al-Ghazali, pemberian nasihat kepada anak harus disusun secara optimal dan 

disertai sikap pendidik yang penuh perhatian. Ia menegaskan bahwa sejak usia tamyiz, anak 

harus dibiasakan menjalankan ibadah seperti bersuci, shalat, dan berpuasa sebagai bentuk 

pembinaan disiplin dan tanggung jawab keagamaan (Al-Ghazali, 1997a). Menurut Al-

Ghazali, anak-anak tidak selalu terkekang ketika mereka memiliki bimbingan, ide dan 

perhatian yang mengarahkan mereka ke arah yang benar. 

Al-Ghazali menegaskan bahwa ketika anak menunjukkan kecenderungan hawa nafsu 

dan sifat memiliki, pendidik perlu melatih pengendalian diri melalui puasa dan pembiasaan 

memberi kepada orang lain. Metode ini bertujuan menguatkan jiwa, menanamkan sikap 

menerima, dan mengikis sifat tamak sejak dini. (Al-Ghazali, 1997a).  

Al-Ghazali meneruskan, "Apabila pendidik melihat ada anak yang sedang marah-

marah, maka hendaknya ia menegur anaknya dengan cara yang santun dan diam, 

menyerahkan anak tersebut kepada temannya yang sedang marah, dan meminta temannya 

itu untuk melayaninya, agar mentalnya terlatih."(Al-Ghazali, 1997b). 

Konsep anjuran dan perhatian menurut Al-Ghazali menegaskan bahwa pendidikan 

anak harus disertai pendampingan emosional dan pembinaan bertahap. Disiplin spiritual 

sejak usia tamyiz dibangun melalui perhatian, arahan, dan latihan jiwa, bukan semata 

paksaan yang kaku. (Nurhayati & Sabariah, 2024). Praktik melatih anak menahan hawa 

nafsu melalui puasa dan berbagi, serta mengelola emosi marah dengan pendekatan santun, 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index


Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 305 of 311 

 

 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu 

merefleksikan pandangan Al-Ghazali bahwa pendidikan sejati adalah proses penguatan 

kontrol diri dan kematangan batin. Dalam konteks pendidikan anak masa kini, gagasan ini 

menjadi kritik terhadap pola pengasuhan yang terlalu permisif atau sebaliknya terlalu 

otoriter, karena keduanya sama-sama mengabaikan pentingnya perhatian, kedekatan, dan 

pembimbingan psikologis yang konsisten dalam pembentukan akhlak anak. 

2) Disiplin 

Menurut Al-Ghazali, disiplin anak dibangun melalui pembiasaan kebersihan jasmani 

dan lingkungan yang terarah. Pengarahan terhadap kebersihan tubuh, pakaian, dan tempat 

ibadah menumbuhkan kesadaran rasional dan spiritual, sehingga disiplin tidak berhenti pada 

kerapian lahiriah, tetapi menjadi bagian dari penguatan akal, etika, dan tauhid dalam diri 

anak. (Al-Ghazali, 1997c). 

Penekanan Al-Ghazali terhadap disiplin kebersihan menunjukkan bahwa pendidikan 

anak tidak hanya membentuk keteraturan lahiriah, tetapi juga kesadaran batin dan nilai. 

Pembiasaan menjaga kebersihan melatih keteraturan, kesucian, dan tanggung jawab 

personal yang berdampak pada kualitas ibadah dan kesadaran ketuhanan (Hidayatulloh et 

al., 2024). Dalam konteks pendidikan anak masa kini, pandangan ini menjadi kritik terhadap 

pendidikan yang memisahkan disiplin fisik dari pembinaan spiritual, padahal keduanya 

saling terkait dalam pembentukan karakter. Disiplin yang dibangun melalui pembiasaan 

kebersihan bukan sekadar aturan teknis, melainkan sarana internalisasi nilai adab, kerapian, 

dan penghormatan terhadap diri serta lingkungan sebagai bagian dari penghambaan kepada 

Allah SWT. 

3) Nasihat 

Menurut kitab karya Al-Ghazali, ia menasehati murid-muridnya dengan segera, tanpa 

pernah merasa bosan, sehingga mereka benar-benar menyukai dan menghormatinya sebagai 

seorang pendidik: "Seorang guru tidak boleh lupa sedetik pun untuk memberikan nasihat 

kepada murid-muridnya."(Al-Ghazali, 1997c) Dalam pandangan berbeda, ia menyatakan: 

"Fatwa, nasihat, dan pendidikan tidak ada artinya jika akhlak tidak mampu menerima 

perubahan.”(I. Al-Ghazali, 1989).  

Al-Ghazali menegaskan bahwa pendidikan akhlak memerlukan nasihat yang 

berkelanjutan dan relasi pedagogis yang kuat. Kritiknya terhadap pendidikan yang hanya 

berfokus pada penyampaian materi menegaskan bahwa tanpa kesiapan batin, nasihat tidak 

akan efektif membentuk akhlak anak (Hidayati et al., 2025). Dalam konteks pendidikan anak 

masa kini, refleksi ini menegaskan bahwa efektivitas nasihat sangat ditentukan oleh 

keteladanan, suasana emosional yang aman, serta proses pembiasaan yang memungkinkan 

nilai-nilai moral benar-benar terinternalisasi dalam kepribadian anak, bukan sekadar 

dipahami secara kognitif. 

b. Metode yang digunakan dalam Pendidikan kuratif meliputi : 

1) Peringatan  

Keberhasilan pendidikan menurut Al-Ghazali memang sulit diukur karena ia 

memandangnya sebagai instrumen yang kontekstual dan bernuansa. Namun, ia tetap optimis 

dengan menempatkan peringatan sebagai sarana korektif yang bersifat mendidik, yakni 

mencegah pengulangan kesalahan melalui kesadaran moral, bukan ancaman semata. (Al-

Ghazali, 1997d).  

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index


Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 306 of 311 

 

 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu 

Metode peringatan yang dikemukakan Al-Ghazali menunjukkan bahwa koreksi 

perilaku anak tidak selalu harus dilakukan melalui hukuman keras, tetapi dapat diawali 

dengan isyarat moral yang halus dan menjaga martabat anak. Peringatan berfungsi sebagai 

bentuk pengendalian diri eksternal yang memberi ruang bagi anak untuk menyadari 

kesalahannya tanpa merasa dipermalukan secara terbuka. Dalam konteks pendidikan anak 

masa kini, pendekatan ini relevan sebagai kritik terhadap praktik koreksi yang represif dan 

cenderung mempermalukan, karena peringatan yang bijak justru mendorong refleksi diri, 

rasa tanggung jawab, dan kesiapan anak untuk berubah tanpa merusak kepercayaan dirinya. 

2) Teguran  

Al-Ghazali menganjurkan metode teguran sebagai sarana pendidikan yang efektif, 

dengan menekankan prinsip proporsionalitas. Teguran tidak boleh dilakukan secara 

berlebihan agar tetap bermakna dan tertanam dalam hati anak, serta diterapkan secara 

kontekstual kepada anak yang melanggar aturan. (Al-Ghazali, 1997e). 

Metode teguran menurut Al-Ghazali menegaskan bahwa efektivitas koreksi perilaku 

anak tidak ditentukan oleh banyaknya kata, melainkan oleh ketepatan, ketegasan, dan 

pengendalian diri pendidik. Teguran yang berlebihan justru berpotensi menumpulkan 

kepekaan moral anak dan melemahkan daya pengaruh pendidikan. Dalam konteks 

pendidikan anak masa kini, pandangan ini menjadi kritik terhadap pola komunikasi yang 

reaktif dan emosional, karena teguran yang singkat, proporsional, dan konsisten lebih 

mampu menumbuhkan kesadaran serta tanggung jawab anak tanpa merusak relasi pedagogis 

antara pendidik dan peserta didik. 

3) Sindiran 

Sebagai alternatif pembinaan, Al-Ghazali menganjurkan metode sindiran untuk 

menegur anak yang melanggar aturan tanpa melukai perasaannya. Sindiran disampaikan 

secara halus dan penuh kasih sayang agar koreksi akhlak tetap efektif tanpa menimbulkan 

resistensi. (Al-Ghazali, 1997e). 

Metode sindiran yang dianjurkan Al-Ghazali menunjukkan kepekaan pedagogis 

terhadap psikologi anak dan perlindungan harga diri dalam proses pendidikan. Sindiran yang 

disampaikan dengan kasih sayang berfungsi sebagai koreksi tidak langsung yang mendorong 

anak untuk merefleksikan kesalahannya tanpa merasa dipermalukan atau dilukai secara 

emosional. Dalam konteks pendidikan anak masa kini, pendekatan ini relevan sebagai kritik 

terhadap gaya komunikasi yang terlalu frontal dan keras, karena pembinaan akhlak yang 

efektif justru menuntut kelembutan, empati, dan kebijaksanaan agar nilai-nilai moral dapat 

diterima dan diinternalisasi secara sukarela oleh anak. 

4) Hadiah 

Al-Ghazali mengatakan bahwa anak yang menunjukkan perilaku terpuji perlu diberi 

penghargaan melalui pujian dan pemuliaan, bahkan di hadapan orang lain, sebagai bentuk 

penguatan motivasi dan keberanian berbuat baik. Metode hadiah dipahami sebagai 

penguatan preventif dan edukatif, bukan sekadar respons atas pelanggaran yang telah 

terjadi. (Al-Ghazali, 1997f). 

Metode hadiah menurut Al-Ghazali menegaskan bahwa pengakuan dan apresiasi 

memiliki peran penting dalam memperkuat perilaku positif anak. Pujian yang diberikan 

secara tepat tidak hanya berfungsi sebagai penguatan eksternal, tetapi juga membangun rasa 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index


Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 307 of 311 

 

 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu 

percaya diri dan motivasi intrinsik anak untuk mempertahankan perilaku baik. Dalam 

konteks pendidikan anak masa kini, refleksi ini menjadi pengingat bahwa apresiasi yang 

proporsional dan mendidik lebih efektif daripada hukuman yang berlebihan, selama tidak 

menumbuhkan sikap pamer atau ketergantungan pada pujian. Dengan demikian, metode 

hadiah berfungsi sebagai sarana afirmasi moral yang mendorong keberanian anak untuk 

terus berkembang dalam kebaikan. 

5) Hukuman 

Al-Ghazali menekankan bahwa hukuman dalam pendidikan harus bersifat 

proporsional dan pedagogis. Kesalahan ringan sebaiknya tidak langsung diungkap agar anak 

merasa malu dan terdorong memperbaiki diri, sedangkan pelanggaran serius memerlukan 

ketegasan agar anak tidak terbiasa mengulangi perbuatan tercela dan kehilangan rasa takut 

terhadap kesalahan (Al-Ghazali, 1997f). Pendekatan jenis ini dapat digunakan dalam kasus-

kasus yang situasinya dipaksakan, artinya anak tidak merasa putus asa dan stabil atau takut 

jika cara yang sah digunakan. Akan tetapi, akan berdampak negatif pada anak dengan 

pendekatan ini, maka pendidik tidak boleh terlalu sering menerapkannya. Demikian, 

Kesehatan mental anak akan berdampak negatif. Hal ini juga akan menumbuhkan 

permusuhan terhadap orang tuanya, yang akan menyebabkan hal-hal yang lebih buruk 

daripada yang lebih baik. 

5. Relevansi Konsep Pendidikan Anak Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah dan Imam Al-Ghazali 

dalam Konteks Pendidikan Modern 

Konsep Islam dalam pendidikan anak yang ditawarkan oleh Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah dan 

Imam Al-Ghazali memiliki relevansi yang sangat kuat dengan praktik pendidikan modern, 

khususnya dalam membangun pendidikan karakter, pengembangan moral, serta pembentukan 

kepribadian peserta didik secara holistik. Meskipun konsep-konsep tersebut lahir dari konteks 

klasik Islam, nilai-nilai dan pendekatan yang ditawarkan keduanya justru sangat aplikatif untuk 

menjawab tantangan pendidikan di era kontemporer. 

a. Relevansi Pendekatan Holistik terhadap Anak 

Ibnu Qayyim menekankan pentingnya pendidikan yang mencakup aspek akal (intelektual), jiwa 

(emosional-spiritual), dan jasmani (fisik). Dalam konteks pendidikan modern, pendekatan ini 

selaras dengan paradigma pendidikan whole child education yang mendorong pengembangan 

anak secara menyeluruh. Sekolah-sekolah modern kini banyak mengadopsi pendekatan serupa 

dengan mengintegrasikan aspek kognitif, sosial-emosional, dan fisik dalam kurikulum. 

b. Pembentukan Karakter melalui Pembiasaan dan Keteladanan 

Metode pembiasaan dan keteladanan yang ditegaskan Ibnu Qayyim sangat cocok diterapkan 

dalam pendidikan karakter masa kini. Konsep ini paralel dengan teori behavioristik dan 

konstruktivistik yang menekankan pentingnya lingkungan belajar yang konsisten dan model 

peran yang baik. Dalam konteks modern, hal ini tampak pada pentingnya sekolah sebagai 

komunitas moral dan guru sebagai role model yang harus konsisten dalam bersikap. 

c. Nasihat dan Konseling Edukatif 

Baik Ibnu Qayyim maupun Al-Ghazali menekankan pentingnya nasihat yang disampaikan 

dengan kasih sayang dan kelembutan. Dalam dunia pendidikan modern, hal ini tercermin dalam 

pendekatan pendidikan humanistik dan konseling psikopedagogis yang menekankan hubungan 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index


Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 308 of 311 

 

 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu 

emosional antara guru dan siswa. Nasihat yang membangun kepercayaan dan keintiman sangat 

penting dalam membantu perkembangan akhlak anak. 

d. Disiplin Positif dan Pengelolaan Perilaku 

Keduanya menyarankan penggunaan hukuman yang mendidik, bukan yang merusak atau 

melemahkan psikologis anak. Konsep ini sejalan dengan prinsip discipline with dignity atau 

positive discipline dalam pendidikan modern, yang berupaya mengajarkan tanggung jawab 

tanpa kekerasan. Al-Ghazali secara khusus menekankan bahwa hukuman harus proporsional 

dan diberikan dengan pertimbangan psikologis, mirip dengan prinsip-prinsip intervensi 

perilaku dalam psikologi pendidikan. 

e. Penguatan Motivasi Intrinsik dan Hadiah Sosial 

Metode hadiah dan pengakuan sosial yang ditawarkan Al-Ghazali menunjukkan pentingnya 

penghargaan terhadap perilaku baik, mirip dengan pendekatan reinforcement positif dalam teori 

belajar modern. Pemberian pujian yang tepat waktu dan konteksnya dapat mendorong motivasi 

intrinsik anak untuk terus berkembang dalam kebajikan dan tanggung jawab. 

f. Penggunaan Metode Kuratif Secara Kontekstual 

Al-Ghazali juga menekankan pentingnya metode kuratif seperti teguran, peringatan, dan 

sindiran yang dilakukan secara bijak. Pendekatan ini mencerminkan perlunya diferensiasi 

strategi dalam menangani perilaku menyimpang di kelas. Dalam pendidikan modern, ini 

dikenal sebagai pendekatan responsive classroom management yang menghormati 

individualitas siswa dan menyesuaikan pendekatan dengan karakteristik mereka. 

g. Learning by Doing dalam Membentuk Akhlak 

Metode learning by doing a good thing yang disarankan Ibnu Qayyim memiliki kesesuaian 

tinggi dengan prinsip experiential learning dalam dunia pendidikan saat ini. Aktivitas langsung 

yang melibatkan siswa dalam kebaikan sosial, kerja sama, dan pengabdian masyarakat menjadi 

metode yang terbukti efektif dalam membentuk sikap dan nilai-nilai positif. 

Simpulan 

Pendidikan anak merupakan aspek yang sangat krusial dalam membentuk karakter, moral, dan 

kepribadian manusia sejak usia dini. Dalam perspektif pendidikan Islam, pemikiran Ibnu Qayyim Al-

Jauziyyah dan Imam Al-Ghazali memberikan kontribusi penting dalam merumuskan pendekatan 

yang berfokus pada pembentukan akhlak, pengembangan fitrah, dan pengasuhan spiritual. Ibnu 

Qayyim menekankan metode pembiasaan, keteladanan, nasihat, serta learning by doing, sementara 

Al-Ghazali menekankan penyucian jiwa (tazkiyatun nafs), pembinaan adab, serta strategi korektif 

seperti peringatan dan teguran yang dilakukan secara bijak. Kedua tokoh menolak pendidikan yang 

berorientasi kognitif semata dan justru menekankan pendekatan holistik yang mencakup aspek 

intelektual, spiritual, emosional, dan fisik anak. Pandangan ini selaras dengan konsep pendidikan 

modern seperti whole child education, positive discipline, dan experiential learning. Konsep tersebut 

relevan untuk diterapkan dalam pendidikan anak di sekolah maupun dalam lingkungan keluarga, 

terutama dalam membangun kepribadian anak secara menyeluruh melalui keteladanan, konsistensi 

nilai, dan relasi emosional yang sehat. Oleh karena itu, penting dilakukan penelitian lanjutan secara 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index


Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 309 of 311 

 

 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu 

empiris untuk menguji efektivitas penerapan metode pendidikan dari kedua tokoh dalam praktik 

nyata. Pengembangan kurikulum pendidikan Islam anak yang berbasis nilai fitrah dan akhlak, serta 

penyusunan panduan parenting Islami juga menjadi langkah strategis. Tujuannya adalah membentuk 

generasi yang tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga kuat secara moral dan spiritual untuk 

menghadapi tantangan kehidupan di dunia dan akhirat. 

Daftar Pustaka 

Akhmad, M. C. A., Ichsan, Y., Hendrawan, B. P., Putri, A. K., & Putri, S. M. (2021). Pendidikan 

aqidah akhlak dalam perspektif Al-Ghazali. Tarbawi: Jurnal Pendidikan Islam, 18(2), 56–69. 

https://doi.org/10.34001/tarbawi.v18i2.2098 

Al-Ghazali. (1997a). Ayyuhal walad (Kiat sukses mendidik anak saleh) (A. Ma’ruf Asrori & Adib 

Muchtari, Trans.). Dunia Ilmu Offset. 

Al-Ghazali. (1997b). Ayyuhal walad (Kiat sukses mendidik anak saleh) (A. Ma’ruf Asrori & Adib 

Muchtari, Trans.). Dunia Ilmu Offset. 

Al-Ghazali. (1997c). Ayyuhal walad (Kiat sukses mendidik anak saleh) (A. Ma’ruf Asrori & Adib 

Muchtari, Trans.). Dunia Ilmu Offset. 

Al-Ghazali. (1997d). Ayyuhal walad (Kiat sukses mendidik anak saleh) (A. Ma’ruf Asrori & Adib 

Muchtari, Trans.). Dunia Ilmu Offset. 

Al-Ghazali. (1997e). Ayyuhal walad (Kiat sukses mendidik anak saleh) (A. Ma’ruf Asrori & Adib 

Muchtari, Trans.). Dunia Ilmu Offset. 

Al-Ghazali. (1997f). Ayyuhal walad (Kiat sukses mendidik anak saleh) (A. Ma’ruf Asrori & Adib 

Muchtari, Trans.). Dunia Ilmu Offset. 

Al-Ghazali, A. H. (2002). Ihya’ ‘ulum ad-din (Juz 3). Dar Al-Fikri. 

Al-Ghazali, I. (1989). Ihya’ ‘ulumuddin (Jilid III). Karya Toha Putra. 

Alimudin, A. (2022). Konsep pendidikan anak dalam perspektif Al-Ghazali. TAJDID: Jurnal 

Pemikiran Keislaman dan Kemanusiaan, 6(1), 86–98. https://doi.org/10.52266/tadjid.v6i1.822 

Al-Jauziyah, I. Q. (2012a). Al-fawa’id: Terapi mensucikan jiwa (Dzulhikmah, Trans.). Qisthi Press. 

Al-Jauziyah, I. Q. (2012b). Tuhfah al-maudud bi ahkam al-maulud. Qisthi Press. 

Al-Jauziyah, I. Q. (2012c). Tuhfah al-maudud bi ahkam al-maulud (Menyambut buah hati) (Ahmad 

Zainudin & Zainal Mubarok, Trans.). Qisthi Press. 

Al-Jauziyyah, I. Q. (2018). Thibbul qulub: Klinik penyakit hati (A. Zirzis, Ed.). Pustaka Al-Kautsar. 

Aljumbulati, A. (1994). Perbandingan pendidikan Islam. Rineka Cipta. 

Anwar, R. (2010). Akhlak tasawuf. CV Pustaka Setia. 

Basri, H. (2009). Filsafat pendidikan Islam. Pustaka Setia. 

Daudy, A. (1989). Kuliah filsafat Islam. PT Bulan Bintang. 

Dewi, N. K., & Surani, S. (2018). Stimulasi kemampuan motorik halus anak usia 4–5 tahun melalui 

kegiatan seni rupa. Jurnal Pendidikan Anak, 7(2), 190–195. 

https://doi.org/10.21831/jpa.v7i2.26333 

Fadilla, A. O., Rukajat, A., & Ramdhani, K. (2022). Konsep akhlak bagi peserta didik dalam 

pendidikan agama Islam menurut Ibnu Al-Qayyim Al-Jauziyyah. As-Sabiqun: Jurnal 

Pendidikan Islam Anak Usia Dini, 4(3), 575–587. 

https://doi.org/10.36088/assabiqun.v4i3.1938 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index
https://doi.org/10.34001/tarbawi.v18i2.2098
https://doi.org/10.52266/tadjid.v6i1.822
https://doi.org/10.21831/jpa.v7i2.26333
https://doi.org/10.36088/assabiqun.v4i3.1938


Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 310 of 311 

 

 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu 

Hanif, Z. Q. El, Al-Kattani, A. H., Alim, A., Irfan, M. A., & Fadhlan, M. (2025). Landasan filosofis 

pendidikan Islam dalam pemikiran Imam Al-Ghazali dan Ibnu Taimiyah. Tasfiyah: Jurnal 

Pemikiran Islam, 9(2), 327–351. https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v9i2.15042 

Heri Jauhari Muchtar. (2005). Fikih pendidikan. Rosda Karya. 

Hidayati, A., Purwoko, & Helmawati. (2025). Pendidikan akhlak sebagai inti konsep pendidikan 

Islam dalam pemikiran Al-Ghazali. Jurnal Pengabdian Masyarakat dan Riset Pendidikan, 4(1), 

2606–2616. https://doi.org/10.31004/jerkin.v4i1.1764 

Hidayatulloh, H., Hidayat, A., Kosasih, Hasanudin, & Nurkhairina. (2024). Filsafat pendidikan anak 

usia dini perspektif Al-Ghazali. Ta’dibiya: Jurnal Agama dan Pendidikan Islam, 4(2), 50–63. 

https://doi.org/10.61624/japi.v4i2.152 

Iqbal, A. M. (2005). Pemikiran pendidikan Islam: Gagasan besar para ilmuwan Muslim. Pustaka. 

Iqbal, A. M. (2020). Pemikiran pendidikan Islam (I. A. I. Nizar, Ed.; Cet. II). 

Jauziy, I. Q. al-. (2010). Tuhfatul maudud bi ahkamil maulud (Trans.). Pustaka Imam Syafi’i. 

Kalsum, U., Arsy, Salsabilah, R., Putri, P. N., & Noviani, D. (2023). Konsep dasar pendidikan anak 

usia dini dalam perspektif Islam. Khirani: Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 1(4), 95–113. 

https://doi.org/10.47861/khirani.v1i4.632 

Khoir, M. A., Luthfi, M., & Azis, M. A. (2025). Konsep pendidikan anak dalam Islam menurut Ibnu 

Qayyim Al-Jauziyah. Tsaqofah: Jurnal Penelitian Guru Indonesia, 5(1), 1076–1089. 

https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v5i1.4723 

Kurnia, A., Samad, D., Mamad, F. S., Br, T. P., Matanari, & Enjoni. (2025). Narasi historis pemikiran 

pendidikan Islam tentang anak: Relevansi sosial-kultural bagi PAUD Islam Indonesia. Al-

Athfal: Jurnal Pendidikan Anak, 6(3). https://doi.org/10.46773/alathfal.v6i3.2313 

Mansir, F., Kian, L., Abas, S., & Sa’adi, M. (2022). Tantangan anak di Indonesia dalam menghadapi 

era global. Kamaya: Jurnal Ilmu Agama, 5(2), 66–78. 

https://doi.org/10.37329/kamaya.v5i2.1695 

Moeliono, A. M. (1997). Kamus besar bahasa Indonesia. Balai Pustaka. 

Muhammad, F. A.-J. (1993). Al-falsafah at-tarbiyah fil Qur’an: Konsep pendidikan Qur’an (Judi Al-

Falasani, Trans.). Ramdhani. 

Nurhayati, N., & Sabariah, H. (2024). Konsep pendidikan anak berkarakter menurut pemikiran Imam 

Al-Ghazali. Jurnal Sadewa: Publikasi Ilmu Pendidikan, Pembelajaran dan Ilmu Sosial, 2(3), 

142–151. https://doi.org/10.61132/sadewa.v2i3.951 

P, G. (2025). Memahami tujuan dan fungsi pendidikan di Indonesia. Gramedia. 

https://www.gramedia.com/literasi/tujuan-dan-fungsi-pendidikan-di-indonesia 

Rahman, A., Munandar, S. A., Fitriani, A., Karlina, Y., & Yumriani. (2022). Pengertian pendidikan, 

ilmu pendidikan, dan unsur-unsur pendidikan. Al Urwatul Wutsqa: Kajian Pendidikan Islam, 

2(1), 1–8. 

Riza, J. K., & Maidefvi, R. (2022). Konsepsi pendidikan Islam terhadap kekerasan kepada anak. 

Urwatul Wutsqo: Jurnal Studi Kependidikan dan Keislaman, 11(1), 62–80. 

https://doi.org/10.54437/urwatulwutsqo.v11i1.388 

Sari, M., & Asmendri, A. (2020). Penelitian kepustakaan (library research) dalam penelitian 

pendidikan IPA. Natural Science, 6(1), 41–53. https://doi.org/10.15548/nsc.v6i1.1555 

Shalehah, K. R., Salsabila, Kurniawan, A., Alawiyah, S., & Fadhil, A. (2024). Analisis komparatif 

konsep dan metode pendidikan Islam untuk anak dalam perspektif Syekh Nawawi Al-Bantani 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index
https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v9i2.15042
https://doi.org/10.31004/jerkin.v4i1.1764
https://doi.org/10.61624/japi.v4i2.152
https://doi.org/10.47861/khirani.v1i4.632
https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v5i1.4723
https://doi.org/10.46773/alathfal.v6i3.2313
https://doi.org/10.37329/kamaya.v5i2.1695
https://doi.org/10.61132/sadewa.v2i3.951
https://www.gramedia.com/literasi/tujuan-dan-fungsi-pendidikan-di-indonesia
https://doi.org/10.54437/urwatulwutsqo.v11i1.388
https://doi.org/10.15548/nsc.v6i1.1555


Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 311 of 311 

 

 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu 

dan Abdullah Nashih ’Ulwan. Hikmah: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam, 1(4). 

https://doi.org/10.61132/hikmah.v1i4.312 

Soleh, K. (2009). Skeptisisme Al-Ghazali. UIN Malang Press. 

Susanto. (2010a). Pemikiran pendidikan Islam. Sinar Grafika Offset. 

Susanto. (2010b). Pemikiran pendidikan Islam. Sinar Grafika Offset. 

Susanto. (2010c). Pemikiran pendidikan Islam. Sinar Grafika Offset. 

Syaefudin, A. (2005). Percik pemikiran Al-Ghazali. Pustaka Setia. 

Syafi’i, I. (1992). Konsep guru menurut Al-Ghazali: Pendekatan filosofis pedagogis (Cet. I). Duta 

Pustaka. 

 

 

 

 

 
 

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index
https://doi.org/10.61132/hikmah.v1i4.312

