IS ee du E- ISSN: 2615 - 3335

Journal of Islamic Education Thoughts and Practices https:/ /journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index
Vol. 9 No. 2 November 2025 : 297-311

Konsep Pendidikan Islam Untuk Anak: Telaah Literatur Menurut Ibnu Qayyim
Al-Jauziyyah dan Imam Al-Ghazali

Aji Abdullah!, Mohammad Zakki Azani’, Muhammad Nur Rochim Maksum?
123Universitas Muhammadiyah Surakarta

EOI: ot ore/ 1093917 eeedu 0 11 Abstract: This study aims to examine and formulate a concept of Islamic
Zétps./ [dotorg 1023917 fiseedu9i2. 10 1y cation for children through a synthesis of the educational thought of two
*Correspondence: Aji Abdullah prominent classical Islamic scholars, Ibn Qayyim al-Jawziyyah and Imam al-
Email: 0100230067@student.ums.ac.id Ghazali. The background of this research is motivated by contemporary

challenges in child education, which tend to prioritize cognitive and academic
Received: 12-10-2025 . . . ..
Accepted: 18-11-2025 achievement while neglecting moral, spiritual, and character development. The
Published: 29-11-2026 study employs a library research method by analyzing the primary works of both
scholars Tuhfat al-Mawdid and Ayyuhd al-Walad along with other relevant
supporting literature. The findings indicate that both Ibn Qayyim and al-Ghazali
BT emphasize the importance of holistic education that integrates the balanced
Copyright: © 2025 by the authors.  development of intellect, heart, and physical well-being. The proposed methods of
Submitted for possible open access  yi1d odycation include habituation, exemplary conduct, advice, educative
publication under the terms and L . L . . . .
conditions of the Creative Commons  4iscipline, and children’s active involvement in virtuous actions (learning by
Attribution ~ (CC  BY)  license  doing). Al-Ghazali also offers a corrective educational approach through
(https://creativecommons.org/licenses/ admonition, warning, and the provision of rewards, all of which should be applied
by/a.0/ wisely and proportionately. These concepts are shown to be relevant to modern
educational paradigms such as whole child education, positive discipline, and
experiential learning. This study concludes that an educational approach grounded in fitrah (innate nature) and moral
cultivation, as articulated by Ibn Qayyim and al-Ghazali, can serve as a conceptual solution to the current crisis in
character education. Therefore, the development of curricula and parenting guidelines based on these classical Islamic
values is necessary to nurture a generation that is not only intellectually competent but also morally and spiritually
resilient.

Keywords: Child Education, Morality, Ibn Qayyim al-Jawziyyah, Imam al-Ghazali, Holistic Islamic Education.

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan merumuskan konsep pendidikan Islam untuk anak
melalui sintesis pemikiran dua tokoh besar Islam klasik, Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah dan Imam Al-Ghazali.
Latar belakang penelitian ini didorong oleh problematika pendidikan anak kontemporer yang cenderung
berorientasi pada aspek kognitif dan akademik, namun mengabaikan dimensi moral, spiritual, dan
pembentukan karakter. Metode yang digunakan adalah studi kepustakaan (library research) dengan
menganalisis karya utama kedua tokoh, yakni Tuhfatul Maudud dan Ayyuhal Walad, serta literatur
pendukung lainnya. Hasil penelitian menunjukkan bahwa baik Ibnu Qayyim maupun Al-Ghazali
menekankan pentingnya pendidikan holistik yang mencakup pengembangan akal, hati, dan jasmani secara
seimbang. Metode pendidikan anak yang dikemukakan meliputi pembiasaan, keteladanan, nasihat, hukuman
edukatif, serta keterlibatan anak dalam perbuatan baik (learning by doing). Al-Ghazali juga menawarkan
pendekatan korektif berupa teguran, peringatan, dan pemberian hadiah yang dilakukan secara bijak dan
proporsional. Konsep-konsep tersebut terbukti relevan dengan paradigma pendidikan modern seperti whole
child education, positive discipline, dan experiential learning. Penelitian ini menyimpulkan bahwa
pendekatan pendidikan anak berbasis fitrah dan akhlak sebagaimana diajarkan oleh Ibnu Qayyim dan Al-
Ghazali dapat menjadi solusi konseptual terhadap krisis pendidikan karakter saat ini. Oleh karena itu,

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu



https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index
https://doi.org/10.23917/iseedu.v9i2.11028
https://doi.org/10.23917/iseedu.v9i2.11028
mailto:o100230067@student.ums.ac.id

Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 298 of 311

diperlukan pengembangan kurikulum dan panduan parenting berbasis nilai-nilai Islam klasik ini untuk
membentuk generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga kuat secara moral dan spiritual.

Kata Kunci: Pendidikan Anak, Akhlak, Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah, Imam Al-Ghazali, Pendidikan Islam
Holistik

Pendahuluan

Faktor terpenting dalam pencapaian kemajuan adalah pendidikan, karena melalui pendidikan
kualitas sumber daya manusia (SDM) dibentuk dan dikembangkan secara berkelanjutan. Kualitas
SDM yang rendah akan berdampak langsung pada rendahnya mutu pendidikan, sehingga
menghambat pembangunan dan keberhasilan bangsa. Dalam konteks ini, pendidikan anak memiliki
urgensi yang sangat fundamental, sebab masa kanak-kanak merupakan tahap awal dan paling
menentukan dalam pembentukan kemampuan dasar, karakter, nilai moral, serta kepribadian individu
(Dewi & Surani, 2018).

Pendidikan pada fase ini berfungsi sebagai fondasi utama dalam menumbuhkan potensi
manusia secara sadar dan terarah, sehingga anak mampu berkembang sebagai subjek pendidikan yang
mandiri, berkarakter, dan berdaya saing. Oleh karena itu, pendidikan anak tidak hanya bersifat
pedagogis, tetapi juga strategis dalam menciptakan manusia ideal yang menjadi penopang utama
pembangunan dan kemajuan peradaban(Kalsum et al., 2023).

Definisi kata pendidikan dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) berasal dari kata didik
yang berarti memelihara, menegakkan, dan memberikan pengajaran moral serta intelektual(Anton M.
Moeliono, 1997). Pendidikan pada hakikatnya dipahami sebagai proses yang membantu manusia
tumbuh menuju kedewasaan, sehingga mampu menjalankan tanggung jawabnya sebagai manusia di
muka bumi. Dalam pandangan ini, pendidikan merupakan upaya memanusiakan manusia agar
berkembang secara alami dan optimal, baik secara intelektual maupun moral (Heri Jauhari Muchtar,
2005). Sejalan dengan itu, Ahmad D. Marimba memandang pendidikan sebagai pembinaan yang
dilakukan secara sadar dan terencana oleh pendidik untuk mengembangkan jasmani dan rohani
peserta didik sehingga terbentuk pribadi yang utuh dan berakhlak (Rahman et al., 2022).

Namun, dalam konteks pendidikan anak saat ini, konsep ideal pendidikan tersebut menghadapi
berbagai permasalahan serius. Pendidikan anak cenderung mengalami pergeseran orientasi yang
menekankan aspek kognitif dan prestasi akademik semata, sementara dimensi moral, spiritual, dan
pembentukan karakter kurang mendapat perhatian yang memadai(Dewi & Surani, 2018).

Fenomena ini diperparah oleh pengaruh globalisasi dan perkembangan teknologi digital yang
tidak selalu diimbangi dengan pendampingan dan keteladanan yang kuat dalam lingkungan keluarga
maupun sekolah, sehingga berdampak pada munculnya krisis akhlak, menurunnya adab, serta
lemahnya kontrol diri pada anak usia dini. Kondisi tersebut menunjukkan adanya kesenjangan yang
nyata antara tujuan pendidikan sebagai proses humanisasi manusia dengan realitas praktik pendidikan
anak di lapangan, yang cenderung bersifat pragmatis dan instrumental (Mansir et al., 2022).

Tujuan utama pendidikan adalah membantu manusia mencapai potensi terbaiknya agar siap
menghadapi kehidupan masa depan. Pendidikan dipahami sebagai proses pewarisan pengetahuan,

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu



https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index

Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 299 of 311

keterampilan, dan kebiasaan dari satu generasi ke generasi berikutnya melalui pengajaran, pelatihan,
dan penelitian. Melalui pendidikan, manusia diarahkan untuk meningkatkan kecerdasan, budi pekerti,
kepribadian, serta keterampilan yang bermanfaat bagi diri dan lingkungannya (P.Gilang, 2025).
Dengan demikian, pendidikan tidak hanya berorientasi pada penguasaan pengetahuan, tetapi juga
pada pembentukan kepribadian dan kualitas moral manusia secara menyeluruh.

Pemikiran Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah dan Imam Al-Ghazali relevan dengan tujuan pendidikan
tersebut karena keduanya menekankan pendidikan sebagai proses pembinaan fitrah manusia secara
integral, yang meliputi aspek akal, hati, dan akhlak. Al-Ghazali memandang pendidikan sebagai
sarana penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) dan pembentukan adab, sehingga ilmu tidak hanya
melahirkan kecerdasan, tetapi juga kebijaksanaan dan ketakwaan. Sementara itu, Ibnu Qayyim
menegaskan bahwa pendidikan anak harus berorientasi pada pengembangan potensi fitrah secara
seimbang agar anak tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga kokoh secara moral dan
spiritual. Relevansi pemikiran kedua tokoh ini terletak pada kritik mereka terhadap pendidikan yang
bersifat kognitif semata, serta penegasan bahwa tujuan akhir pendidikan adalah pembentukan
manusia berakhlak mulia yang siap menjalani kehidupan dunia dan akhirat (Hanif et al., 2025).

Anak-anak merupakan subjek sekaligus objek dalam pendidikan, pembahasan mengenai
pendidikan Islam untuk anak terkait erat dengan dialog anak-anak. Merupakan tanggung jawab orang
tua dan pendidik untuk mengidentifikasi dan mengembangkan potensi yang dimiliki anak-anak sejak
lahir. Akan tetapi, kondisi pendidikan saat ini menunjukkan bahwa beberapa gejala telah menjadikan
sesuatu biasa, seperti konsisten mendorong anak-anak untuk berhasil secara akademis dan orang tua
masih memiliki harapan dan obsesi yang tinggi terhadap anak-anak mereka. Misalnya, ketika anak
mereka berprestasi lebih baik daripada anak-anak lain, orang tua akan lebih bangga.(Alimudin, 2022)

Pada tahap-tahap perkembangan tertentu, anak-anak memerlukan bimbingan, pengendalian,
dan kontrol dari orang tua dan pendidikan untuk mengembangkan kepribadian, pikiran, dan potensi
mereka. Anak-anak adalah fondasi untuk masa dewasa, orang tua dan pendidik harus
mempertimbangkan pertumbuhan mereka dengan saksama. Tujuannya adalah untuk mempersiapkan
perkembangan anak-anak agar mereka dapat berperan dalam pengembangan kemanusiaan yang
berkelanjutan, mampu melakukan perbuatan baik dalam arti memiliki karakter yang mulia sambil
mengejar kebahagiaan dalam kehidupan ini dan akhirat.(Aljumbulati, 1994)

Ibnu Qayyim merupakan seorang ulama yang berkonsentrasi pada pendidikan akhlak anak-anak.
Menurut Ibnu Qayyim, hati yang sehat adalah fondasi moralitas. (Al-Jauziyyah, 2018). Pendidikan
akhlak tergantung pada pola pendidikan dari orang tua dan lingkungan (Anwar, 2010). Oleh karena
itu, penting untuk mulai menanamkan nilai-nilai akhlak pada anak sejak dini. Bahkan saat masih
dalam kandungan, Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah menekankan pentingnya mendidik anak sejak usia
dini.(Igbal, 2020).

Dalam kitab Thya Ulumddin juz 3, Imam Al-Ghazali menjelaskan bahwa anak adalah amanah
yang Allah SWT titipkan kepada kedua orang tuanya, hatinya yang suci dan polos bagaikan mutiara
yang indah dan tak ternilai harganya, bersih dari segala coretan dan lukisan, mampu menerima apa
saja yang dilukiskan padanya dan mampu menjaga apa saja yang datang padanya. Oleh karena itu,
Seorang anak jika terbiasa untuk melakukan hal yang baik, maka ia akan memperoleh ganjaran yang
berlipat, Setelahnya, ia kelak beranjak dewasa menjadi anak yang selalu berbuat baik. Sebagai hasil
dari kebaikannya, orang tua, guru, dan pendidik lainnya juga akan menerima bagian dari pahala

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu



https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index

Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 300 of 311

tersebut. Namun jika seorang anak dibesarkan dalam lingkungan yang buruk dan ditelantarkan tanpa
bimbingan dan pendidikan yang tepat, seperti halnya seekor binatang yang dilepaskan oleh
pemiliknya, maka dikhawatirkan anak tersebut akan celaka dalam kehidupannya, sedangkan orang
tua atau siapapun yang menjadi walinya akan ikut menanggung kejahatan yang dilakukan oleh
anaknya (A. H. Al-Ghazali, 2002).

Berdasarkan berbagai permasalahan pendidikan anak dan urgensi pembinaan akhlak sejak usia
dini sebagaimana dipaparkan dalam pendahuluan, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan
merumuskan konsep pendidikan Islam untuk anak melalui telaah literatur terhadap pemikiran Ibnu
Qayyim Al-Jauziyyah dan Imam Al-Ghazali (Rahman et al., 2022). Kebaruan kajian ini terletak pada
upaya sintesis pemikiran kedua tokoh klasik tersebut dalam merespons problematika pendidikan anak
kontemporer yang cenderung berorientasi kognitif dan pragmatis, dengan menegaskan kembali
pendidikan berbasis fitrah, pembinaan hati, dan pembentukan akhlak sebagai fondasi utama
pendidikan anak. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya merekonstruksi gagasan normatif
kedua tokoh, tetapi juga menawarkan kerangka konseptual alternatif bagi pengembangan pendidikan
Islam anak yang holistik, berkarakter, dan berorientasi pada kebahagiaan dunia dan akhirat.

Metode Penelitian

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode kepustakaan atau Library Research.
Metode kepustakaan merupakan suatu metode dalam pengumpulan data dengan menelaah buku,
literatur, catatan serta berbagai laporan yang tentunya berkaitan dengan permasalahan yang akan
diteliti pernyataan ini dikemukakan oleh Nazir. (Sari & Asmendri, 2020) Kitab Tuhfatul Maudud bi
ahkamil Al Maulud karya Ibnu Qayyim Al-Jauziyah yang telah diterjemahkan ke dalam bahasa
Indonesia dengan redaksi “Menyambut Anak Buah Hati” merupakan salah satu sumber pustaka utama
yang digunakan dalam penelitian ini.dan "Kiat Sukses Mendidik Anak Sholeh" adalah redaksi
terjemahan Bahasa Indonesia dari karya Imam Al-Ghazali yang berjudul Ayyuhal Walad. Jurnal dan
literatur pelengkap lainnya yang berkaitan dengan pendidikan anak menurut Ibnu Qayyim, digunakan
sebagai sumber sekunder. Proses melakukan penelitian literatur melibatkan membaca, mengevaluasi,
mengumpulkan, dan menganalisis informasi dari sumber-sumber pustaka lalu menyimpulkan serta
membantu menemukan penyelesaian dalam masalah penelitian.

Pemilihan tokoh Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah dan Imam Al-Ghazali dalam penelitian ini
didasarkan pada pertimbangan akademik bahwa keduanya merupakan representasi penting dalam
tradisi pemikiran pendidikan Islam klasik yang menaruh perhatian besar pada pendidikan anak,
khususnya pembinaan akhlak, fitrah, dan pembentukan kepribadian sejak usia dini (Kurnia et al.,
2025). Ibnu Qayyim dikenal dengan pendekatan normatif-psikologis dalam pendidikan anak yang
menekankan kesehatan hati dan pembiasaan moral melalui peran orang tua dan lingkungan, sedangkan
Al-Ghazali menekankan pendidikan sebagai proses tazkiyatun nafs dan pembentukan adab sebagai
inti pendidikan manusia (Rahman et al., 2022). Oleh karena itu, penelitian ini menggunakan
pendekatan analisis komparatif-konseptual, yakni dengan membandingkan dan mensintesiskan
gagasan kedua tokoh untuk menemukan titik temu dan kekhasan konsep pendidikan Islam untuk anak,
sekaligus menilai relevansinya terhadap problematika pendidikan anak kontemporer yang cenderung
berorientasi kognitif dan pragmatis(Shalehah et al., 2024). Pendekatan ini dipandang tepat untuk

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu



https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index

Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 301 of 311

menghasilkan konstruksi konseptual yang komprehensif dan kontekstual dalam pengembangan
pendidikan Islam anak.

Hasil dan Pembahasan

1. Biografi Ibnu Qayyim al-Jauziyyah

Syamsudin bin Abu Bakar bin Ayyub bin Sa'ad bin Hariz ad-Dimasqi Al-Jauzziyah adalah
nama lengkap ilmuwan muslim Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah. Pada tanggal 7 Shafar 691 H/1291 M,
Ia dilahirkan di Damaskus, Syam. (Susanto, 2010a). kemudian wafat di Damaskus, Suriah, pada
tanggal 23 September 1350 M, 18 Rajab 751 H.

Ibnu Qayyim Al-Jauzziyah menghabiskan masa menuntut ilmunya dengan para ahli, maka
keilmuawannya tidak perlu diragukan lagi. Ilmu nahwu diajarkan kepada Ibnu Qayyim Al-
Jauzziyah oleh Asy-Syihab Al-Abir dan Abu Al-Fath Al-Ba'labakki, Ibnu Tamiyah mengajarkan
Ibnu Qayyim dalam bidang ilmu faraidh, ushul fiqih, hadis, kalam, tafsir, dan fiqih. Berdasarkan
hasil belajarnya, Ibnu Qayyim Al-Jauzziyah mampu menggali banyak pemikiran melalui
penulisan 49 buku tentang berbagai ilmu, termasuk ilmu pendidikan.(Susanto, 2010b)

2. Konsep Pendidikan Islam untuk Anak menurut Ibnu Qayyim Al Jauziyyah

Ibn Qayyim Al-Jauziyyah menegaskan bahwa Al-Qur’an dan Hadis menjadi dasar
pendidikan Islam yang mengembangkan pikiran, jiwa, dan tubuh anak secara terpadu. Melalui
keseimbangan ketiga aspek tersebut, manusia dapat mengoptimalkan potensi dirinya dan meraih
kemaslahatan hidup. (Susanto, 2010c¢). Ibnu Qayyim Al-Jauzziyah menegaskan bahwa pendidikan
agama, pendidikan akhlak, pendidikan sosial, pendidikan jasmani, dan pendidikan seks merupakan
unsur-unsur yang ingin ditanamkan pendidikan kepada anak.(Igbal, 2005) Menurut Ibnu Qayyim
Al-Jauziyyah, ada sejumlah metode Islam dalam mendidik anak-anak, di antaranya sebagai
berikut.

a. Metode Pembiasaan

Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah menjelaskan bahwa perkembangan karakter anak sangat
dipengaruhi oleh perilaku yang diajarkan pengasuh. Sikap negatif yang ditanamkan sejak dini
akan membentuk kepribadian anak dan sulit diubah. Seiring bertambahnya usia, karakter
tersebut mengakar kuat dalam diri anak.Karena itu, banyak penyimpangan perilaku pada orang
dewasa bersumber dari pendidikan anak yang tidak tepat. (Al-Jauziyah, 2012b)

Pandangan tersebut menunjukkan bahwa metode pembiasaan digunakan untuk
mengajarkan akhlak kepada anak. Karena karakter anak akan terbentuk melalui pembiasaan.
Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah tentang metode pembiasaan menunjukkan bahwa problem utama
pendidikan anak bukan terletak pada kurangnya pengetahuan normatif tentang akhlak,
melainkan pada kegagalan membangun kebiasaan yang konsisten sejak usia dini. Pernyataan
bahwa karakter buruk akan sulit dihilangkan ketika telah tertanam(Al-Jauziyah, 2012b)
mengandung kritik implisit terhadap praktik pendidikan yang reaktif dan terlambat, yakni baru
bertindak ketika perilaku menyimpang telah mengakar. Dalam konteks pendidikan anak masa
kini, metode pembiasaan menuntut keterlibatan berkelanjutan orang tua dan pendidik sebagai
pengelola lingkungan moral anak, bukan sekadar pemberi instruksi atau nasihat. Tanpa
pembiasaan yang terstruktur dan keteladanan yang konsisten, pendidikan akhlak berisiko
menjadi wacana normatif yang tidak terinternalisasi dalam kepribadian anak. Refleksi ini
menegaskan bahwa pembiasaan bukan sekadar pengulangan perilaku baik, melainkan proses

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu



https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index

Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 302 of 311

sistematis membentuk disposisi batin (habit of character) yang menjadi fondasi kepribadian
anak hingga dewasa.
b. Metode Keteladanan

Metode Ibnu Qayyim Al-Jauzziyah pada hakikatnya melihat pada al-Qur'an dan Hadits.
Metode teladan berikut ini diambil dari firman Allah SWT dalam QS Al-Ahzab ayat 21:
“Sungguh, telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik bagimu (yaitu) bagi
orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari Kiamat dan yang banyak
mengingat Allah”.

Menurut Ibnu Qayyim, keteladanan memiliki daya dorong kuat dalam membentuk
kepatuhan dan karakter, layaknya benih yang tumbuh menjadi pohon dan terus berbuah.
Keteladanan yang baik akan melahirkan kebaikan berkelanjutan, sedangkan keteladanan buruk
akan menghasilkan dampak negatif yang terus berulang. (Al-Jauziyah, 2012a).

Metode keteladanan yang ditegaskan Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah mengandung pesan
mendalam bahwa pendidikan anak pada hakikatnya lebih efektif melalui contoh nyata daripada
instruksi verbal semata. Perumpamaan teladan sebagai benih yang tumbuh menjadi pohon
menunjukkan bahwa perilaku pendidik dan orang tua memiliki efek jangka panjang yang
bersifat regeneratif, karena nilai yang dicontohkan tidak hanya membentuk individu anak, tetapi
juga berpotensi diwariskan dalam interaksi sosial berikutnya(Khoir et al., 2025). Dalam konteks
pendidikan anak saat ini, refleksi ini menjadi kritik terhadap praktik pendidikan yang menuntut
kepatuhan anak tanpa disertai konsistensi sikap dari pendidik dan lingkungan. Keteladanan
yang tidak selaras antara ucapan dan perbuatan berisiko melahirkan krisis kepercayaan dan
internalisasi nilai yang rapuh. Oleh karena itu, metode teladan menurut Ibnu Qayyim tidak
dapat dipahami sekadar sebagai teknik pedagogis, melainkan sebagai tanggung jawab moral
pendidik untuk menjadikan dirinya medium utama pendidikan akhlak. Tanpa keteladanan yang
autentik, pendidikan karakter berpotensi kehilangan daya transformasinya dan hanya berhenti
pada tataran normatif.

c. Metode Nasihat

Terkadang seseorang lebih suka mendengar atau mengikuti nasihat dari orang yang
dicintainya dan yang menjadi tempat baginya untuk mencurahkan segala masalahnya. Nasihat
akan berdampak besar padanya dalam situasi seperti itu, terutama jika diberikan dengan kasih
sayang dan ketulusan yang sepenuh hati (Muhammad, 1993).

Ibnu Qayyim menjelaskan pentingnya membiasakan anak untuk aktif dan bersemangat
dalam melakukan kebaikan, karena kemalasan melemahkan karakter dan perhatian. Ia
menegaskan bahwa aktivitas yang terarah melahirkan ketenangan, sedangkan pengangguran
menimbulkan kesengsaraan, sejalan dengan pandangan Yahya bin Abu Katsir bahwa tubuh
yang lesu tidak mampu menyerap ilmu (Jauziy, 2010).

Metode nasihat menurut Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah menekankan pentingnya relasi
emosional antara pendidik dan anak sebagai dasar pendidikan akhlak. Nasihat dipahami secara
dialogis berbasis kasih sayang dan kepercayaan, serta diarahkan untuk menumbuhkan semangat
berbuat baik, etos aktivitas, tanggung jawab, dan kedisiplinan diri, bukan sekadar penyampaian
moral normatif (Fadilla et al., 2022). Dalam konteks pendidikan anak masa kini, refleksi ini
menjadi kritik terhadap praktik nasihat yang sering kali bersifat verbalistis dan berulang tanpa
keteladanan serta pembiasaan nyata. Nasihat yang tidak disertai penguatan lingkungan dan

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu



https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index

Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 303 of 311

aktivitas bermakna berisiko kehilangan daya internalisasinya, bahkan dapat memicu kejenuhan
dan resistensi anak. Oleh karena itu, metode nasihat menurut Ibnu Qayyim perlu dipahami
sebagai sarana pembinaan motivasi intrinsik dan karakter aktif, bukan sekadar penyampaian
pesan moral.

d. Metode Hukuman

Menukil sebuah hadis dari Nabi SAW, Ibnu Qayyim menganjurkan penggunaan metode
hukuman, khususnya yang berkaitan dengan shalat. Pukulan adalah hukuman yang dikenakan
kepada anak-anak yang tidak shalat setelah mereka berusia sepuluh tahun. Demikian, dengan
pukulan untuk tujuan pendidikan dan untuk mengajarinya cara beribadah. Diharapkan bahwa
dengan menerima hukuman ini, anak tersebut akan menyesal dan selalu melaksanakan shalat
(Al-Jauziyah, 2012c).

Metode hukuman yang dikemukakan Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah harus dipahami sebagai
langkah terakhir dalam pendidikan, setelah pembiasaan, keteladanan, dan nasihat tidak lagi
efektif. Hukuman dalam konteks ini tidak dimaksudkan sebagai kekerasan, melainkan sebagai
sarana pedagogis untuk menumbuhkan kesadaran dan tanggung jawab beribadah (Riza &
Maidefvi, 2022). Dalam praktik pendidikan anak masa kini, pendekatan ini menuntut
kebijaksanaan pendidik agar hukuman diberikan secara proporsional, penuh kasih sayang, dan
mempertimbangkan kondisi psikologis anak, sehingga tujuan pembinaan akhlak tetap tercapai
tanpa menimbulkan dampak negatif.

e. Metode Learning by doing a good thing

Ibnu Qayyim menyarankan penerapan metode Learning by doing a good thing.
Melibatkan dan memotivasi anak untuk melakukan perbuatan baik, Seorang anak harus
termotivasi untuk melakukan perbuatan baik agar akhlak yang utama menjadi sesuatu yang ia
peroleh.

Metode learning by doing a good thing yang dianjurkan Ibnu Qayyim menegaskan bahwa
akhlak tidak cukup diajarkan secara konseptual, tetapi harus dialami dan dipraktikkan secara
langsung oleh anak. Melalui keterlibatan aktif dalam perbuatan baik, anak tidak hanya
mengetahui nilai moral, tetapi juga membangun kebiasaan dan makna personal atas kebaikan
tersebut (Akhmad et al., 2021). Dalam konteks pendidikan anak masa kini, pendekatan ini
menjadi kritik terhadap pembelajaran yang terlalu verbalistis dan minim pengalaman nyata,
karena internalisasi nilai moral justru lebih efektif ketika anak dilibatkan dalam aktivitas sosial,
tanggung jawab, dan keteladanan konkret. Dengan demikian, learning by doing berfungsi
sebagai jembatan antara pengetahuan moral dan pembentukan karakter yang autentik.

3. Biografi Imam Al Ghazali

Nama lengkap Imam Al Ghazali adalah Abu Hamid Muhammad bin Muhammad bin
Muhammad al-Tusi al-Ghazali. Ia lahir pada tahun 450 H atau 1058 M di Tus, yang sekarang dekat
Mashhad, Khurasan. Ayahnya adalah seorang ghazzal, atau penenun wool, yang menjadi asal mula
julukannya. (Soleh, 2009). Ayah Al Ghazali mempunyai keinginan agar putranya dibesarkan
dalam keluarga Islami. Oleh karena itu, ia menyediakan biaya hidup dan menitipkan Al Ghazali
dan adik laki-lakinya kepada seorang sahabat Sufi sebelum ia meninggal. (Daudy, 1989).

Perjalanan keilmuan Imam Al-Ghazali dimulai dengan mempelajari Al-Qur’an dan
Hadits, kemudian ketika Ia mulai mempelajari I[lmu kalam dengan banyak dirasakan bahaya
yang ditimbulkan dari ilmu tersebut daripada maanfaat yang bisa diperoleh (Basri, 2009).

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu



https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index

Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 304 of 311

Awalnya, Seorang faqih di tanah kelahirannya yang bernama Ahmad Ibn Muhammad Al-
Radzikani merupakan guru Al-Ghazali, yang sudah menunjukkan ketertarikannya pada [lmu, Al-
Ghazali kemudian mulai pergi ke berbagai lokasi untuk belajar. Ia pertama kali belajar dengan
Abu Nash Al-Ishma'ili di Jurjan sebelum kembali ke Thus untuk mempelajari tasawuf di bawah
bimbingan Syaikh Yussuf An-Nussaj. Setelah mempelajari tasawuf, Al-Ghazali pergi ke Nishpur
untuk mempelajari teologi Asy’ariyah dari Abu Al-Ma'ali al-Juwaini, yang juga dikenal sebagai
Imam Al-Haramain, seorang tokoh terkemuka di zamannya. (Syaefudin, 2005).

Di hadapan adiknya, Abu Ahmadi Mujidduddin, Imam Al-Ghazali wafat di Thus pada
tanggal 14 Jumadil Akhir 505 H/ 19 Desember 1111 M, setelah puluhan tahun mengabdikan diri
untuk ilmu pengetahuan dan akhirnya menemukan kebenaran hakiki. Ia mengikuti jalan sufi di
tahun-tahun terakhirnya. Imam Al-Ghazali memiliki empat orang anak: tiga perempuan dan
seorang laki-laki bernama Hamid. Sayangnya, putranya meninggal dunia sesaat sebelum wafatnya,
oleh karena itu Imam Al-Ghazali dikenal sebagai "Abu Hamid" (bapak si Hamid). (Syafi’i, 1992).

4. Konsep Pendidikan Islam untuk anak Imam Al Ghazali

Untuk mencapai tujuan pendidikan yang terbaik, diperlukan pendekatan yang lebih efektif.
Sebelum metode pengajaran dan pembelajaran “ditransfer ke anak™ ", mustahil untuk menilai baik
dan buruk, kelebihan dan kekurangan metode pendidikan. Metode sangat penting karena materi
yang diberikan akan gagal jika metode tersebut tidak efektif. Selain itu, waktu dan upaya akan
terhambat oleh strategi pengajaran yang tidak memadai. Dalam karyanya, proses pendidikan
merupakan pembahasan Al-Ghazali. Namun metode yang akan disarankannya tidak umum;
melainkan lebih berkonsentrasi pada pengajaran agama, khususnya Pendidikan akhlak. Al Ghazali
mengkategorikannya menjadi dua bagian, yaitu:

a. Alat Pendidikan langsung yang meliputi metode:
1) Anjuran dan perhatian

Menurut Al-Ghazali, pemberian nasihat kepada anak harus disusun secara optimal dan
disertai sikap pendidik yang penuh perhatian. Ia menegaskan bahwa sejak usia tamyiz, anak
harus dibiasakan menjalankan ibadah seperti bersuci, shalat, dan berpuasa sebagai bentuk
pembinaan disiplin dan tanggung jawab keagamaan (Al-Ghazali, 1997a). Menurut Al-
Ghazali, anak-anak tidak selalu terkekang ketika mereka memiliki bimbingan, ide dan
perhatian yang mengarahkan mereka ke arah yang benar.

Al-Ghazali menegaskan bahwa ketika anak menunjukkan kecenderungan hawa nafsu
dan sifat memiliki, pendidik perlu melatih pengendalian diri melalui puasa dan pembiasaan
memberi kepada orang lain. Metode ini bertujuan menguatkan jiwa, menanamkan sikap
menerima, dan mengikis sifat tamak sejak dini. (Al-Ghazali, 1997a).

Al-Ghazali meneruskan, "Apabila pendidik melihat ada anak yang sedang marah-
marah, maka hendaknya ia menegur anaknya dengan cara yang santun dan diam,
menyerahkan anak tersebut kepada temannya yang sedang marah, dan meminta temannya
itu untuk melayaninya, agar mentalnya terlatih."(Al-Ghazali, 1997b).

Konsep anjuran dan perhatian menurut Al-Ghazali menegaskan bahwa pendidikan
anak harus disertai pendampingan emosional dan pembinaan bertahap. Disiplin spiritual
sejak usia tamyiz dibangun melalui perhatian, arahan, dan latihan jiwa, bukan semata
paksaan yang kaku. (Nurhayati & Sabariah, 2024). Praktik melatih anak menahan hawa
nafsu melalui puasa dan berbagi, serta mengelola emosi marah dengan pendekatan santun,

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu



https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index

Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 305 of 311

merefleksikan pandangan Al-Ghazali bahwa pendidikan sejati adalah proses penguatan
kontrol diri dan kematangan batin. Dalam konteks pendidikan anak masa kini, gagasan ini
menjadi kritik terhadap pola pengasuhan yang terlalu permisif atau sebaliknya terlalu
otoriter, karena keduanya sama-sama mengabaikan pentingnya perhatian, kedekatan, dan
pembimbingan psikologis yang konsisten dalam pembentukan akhlak anak.

2) Disiplin

Menurut Al-Ghazali, disiplin anak dibangun melalui pembiasaan kebersihan jasmani
dan lingkungan yang terarah. Pengarahan terhadap kebersihan tubuh, pakaian, dan tempat
ibadah menumbuhkan kesadaran rasional dan spiritual, sehingga disiplin tidak berhenti pada
kerapian lahiriah, tetapi menjadi bagian dari penguatan akal, etika, dan tauhid dalam diri
anak. (Al-Ghazali, 1997¢).

Penekanan Al-Ghazali terhadap disiplin kebersihan menunjukkan bahwa pendidikan
anak tidak hanya membentuk keteraturan lahiriah, tetapi juga kesadaran batin dan nilai.
Pembiasaan menjaga kebersihan melatih keteraturan, kesucian, dan tanggung jawab
personal yang berdampak pada kualitas ibadah dan kesadaran ketuhanan (Hidayatulloh et
al., 2024). Dalam konteks pendidikan anak masa kini, pandangan ini menjadi kritik terhadap
pendidikan yang memisahkan disiplin fisik dari pembinaan spiritual, padahal keduanya
saling terkait dalam pembentukan karakter. Disiplin yang dibangun melalui pembiasaan
kebersihan bukan sekadar aturan teknis, melainkan sarana internalisasi nilai adab, kerapian,
dan penghormatan terhadap diri serta lingkungan sebagai bagian dari penghambaan kepada
Allah SWT.

3) Nasihat

Menurut kitab karya Al-Ghazali, ia menasehati murid-muridnya dengan segera, tanpa
pernah merasa bosan, sehingga mereka benar-benar menyukai dan menghormatinya sebagai
seorang pendidik: "Seorang guru tidak boleh lupa sedetik pun untuk memberikan nasihat
kepada murid-muridnya."(Al-Ghazali, 1997¢c) Dalam pandangan berbeda, ia menyatakan:
"Fatwa, nasihat, dan pendidikan tidak ada artinya jika akhlak tidak mampu menerima
perubahan.”(I. Al-Ghazali, 1989).

Al-Ghazali menegaskan bahwa pendidikan akhlak memerlukan nasihat yang
berkelanjutan dan relasi pedagogis yang kuat. Kritiknya terhadap pendidikan yang hanya
berfokus pada penyampaian materi menegaskan bahwa tanpa kesiapan batin, nasihat tidak
akan efektif membentuk akhlak anak (Hidayati et al., 2025). Dalam konteks pendidikan anak
masa kini, refleksi ini menegaskan bahwa efektivitas nasihat sangat ditentukan oleh
keteladanan, suasana emosional yang aman, serta proses pembiasaan yang memungkinkan
nilai-nilai moral benar-benar terinternalisasi dalam kepribadian anak, bukan sekadar
dipahami secara kognitif.

b. Metode yang digunakan dalam Pendidikan kuratif meliputi :
1) Peringatan

Keberhasilan pendidikan menurut Al-Ghazali memang sulit diukur karena ia
memandangnya sebagai instrumen yang kontekstual dan bernuansa. Namun, ia tetap optimis
dengan menempatkan peringatan sebagai sarana korektif yang bersifat mendidik, yakni
mencegah pengulangan kesalahan melalui kesadaran moral, bukan ancaman semata. (Al-
Ghazali, 1997d).

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu



https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index

Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 306 of 311

Metode peringatan yang dikemukakan Al-Ghazali menunjukkan bahwa koreksi
perilaku anak tidak selalu harus dilakukan melalui hukuman keras, tetapi dapat diawali
dengan isyarat moral yang halus dan menjaga martabat anak. Peringatan berfungsi sebagai
bentuk pengendalian diri eksternal yang memberi ruang bagi anak untuk menyadari
kesalahannya tanpa merasa dipermalukan secara terbuka. Dalam konteks pendidikan anak
masa kini, pendekatan ini relevan sebagai kritik terhadap praktik koreksi yang represif dan
cenderung mempermalukan, karena peringatan yang bijak justru mendorong refleksi diri,
rasa tanggung jawab, dan kesiapan anak untuk berubah tanpa merusak kepercayaan dirinya.

2) Teguran

Al-Ghazali menganjurkan metode teguran sebagai sarana pendidikan yang efektif,
dengan menekankan prinsip proporsionalitas. Teguran tidak boleh dilakukan secara
berlebihan agar tetap bermakna dan tertanam dalam hati anak, serta diterapkan secara
kontekstual kepada anak yang melanggar aturan. (Al-Ghazali, 1997¢).

Metode teguran menurut Al-Ghazali menegaskan bahwa efektivitas koreksi perilaku
anak tidak ditentukan oleh banyaknya kata, melainkan oleh ketepatan, ketegasan, dan
pengendalian diri pendidik. Teguran yang berlebihan justru berpotensi menumpulkan
kepekaan moral anak dan melemahkan daya pengaruh pendidikan. Dalam konteks
pendidikan anak masa kini, pandangan ini menjadi kritik terhadap pola komunikasi yang
reaktif dan emosional, karena teguran yang singkat, proporsional, dan konsisten lebih
mampu menumbuhkan kesadaran serta tanggung jawab anak tanpa merusak relasi pedagogis
antara pendidik dan peserta didik.

3) Sindiran

Sebagai alternatif pembinaan, Al-Ghazali menganjurkan metode sindiran untuk
menegur anak yang melanggar aturan tanpa melukai perasaannya. Sindiran disampaikan
secara halus dan penuh kasih sayang agar koreksi akhlak tetap efektif tanpa menimbulkan
resistensi. (Al-Ghazali, 1997¢).

Metode sindiran yang dianjurkan Al-Ghazali menunjukkan kepekaan pedagogis
terhadap psikologi anak dan perlindungan harga diri dalam proses pendidikan. Sindiran yang
disampaikan dengan kasih sayang berfungsi sebagai koreksi tidak langsung yang mendorong
anak untuk merefleksikan kesalahannya tanpa merasa dipermalukan atau dilukai secara
emosional. Dalam konteks pendidikan anak masa kini, pendekatan ini relevan sebagai kritik
terhadap gaya komunikasi yang terlalu frontal dan keras, karena pembinaan akhlak yang
efektif justru menuntut kelembutan, empati, dan kebijaksanaan agar nilai-nilai moral dapat
diterima dan diinternalisasi secara sukarela oleh anak.

4) Hadiah

Al-Ghazali mengatakan bahwa anak yang menunjukkan perilaku terpuji perlu diberi
penghargaan melalui pujian dan pemuliaan, bahkan di hadapan orang lain, sebagai bentuk
penguatan motivasi dan keberanian berbuat baik. Metode hadiah dipahami sebagai
penguatan preventif dan edukatif, bukan sekadar respons atas pelanggaran yang telah
terjadi. (Al-Ghazali, 1997f).

Metode hadiah menurut Al-Ghazali menegaskan bahwa pengakuan dan apresiasi
memiliki peran penting dalam memperkuat perilaku positif anak. Pujian yang diberikan
secara tepat tidak hanya berfungsi sebagai penguatan eksternal, tetapi juga membangun rasa

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu



https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index

Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 307 of 311

percaya diri dan motivasi intrinsik anak untuk mempertahankan perilaku baik. Dalam
konteks pendidikan anak masa kini, refleksi ini menjadi pengingat bahwa apresiasi yang
proporsional dan mendidik lebih efektif daripada hukuman yang berlebihan, selama tidak
menumbuhkan sikap pamer atau ketergantungan pada pujian. Dengan demikian, metode
hadiah berfungsi sebagai sarana afirmasi moral yang mendorong keberanian anak untuk
terus berkembang dalam kebaikan.
5) Hukuman

Al-Ghazali menekankan bahwa hukuman dalam pendidikan harus bersifat
proporsional dan pedagogis. Kesalahan ringan sebaiknya tidak langsung diungkap agar anak
merasa malu dan terdorong memperbaiki diri, sedangkan pelanggaran serius memerlukan
ketegasan agar anak tidak terbiasa mengulangi perbuatan tercela dan kehilangan rasa takut
terhadap kesalahan (Al-Ghazali, 1997f). Pendekatan jenis ini dapat digunakan dalam kasus-
kasus yang situasinya dipaksakan, artinya anak tidak merasa putus asa dan stabil atau takut
jika cara yang sah digunakan. Akan tetapi, akan berdampak negatif pada anak dengan
pendekatan ini, maka pendidik tidak boleh terlalu sering menerapkannya. Demikian,
Kesehatan mental anak akan berdampak negatif. Hal ini juga akan menumbuhkan
permusuhan terhadap orang tuanya, yang akan menyebabkan hal-hal yang lebih buruk
daripada yang lebih baik.

5. Relevansi Konsep Pendidikan Anak Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah dan Imam Al-Ghazali
dalam Konteks Pendidikan Modern

Konsep Islam dalam pendidikan anak yang ditawarkan oleh Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah dan

Imam Al-Ghazali memiliki relevansi yang sangat kuat dengan praktik pendidikan modern,
khususnya dalam membangun pendidikan karakter, pengembangan moral, serta pembentukan
kepribadian peserta didik secara holistik. Meskipun konsep-konsep tersebut lahir dari konteks

klasik Islam, nilai-nilai dan pendekatan yang ditawarkan keduanya justru sangat aplikatif untuk
menjawab tantangan pendidikan di era kontemporer.

a.

Relevansi Pendekatan Holistik terhadap Anak

Ibnu Qayyim menekankan pentingnya pendidikan yang mencakup aspek akal (intelektual), jiwa
(emosional-spiritual), dan jasmani (fisik). Dalam konteks pendidikan modern, pendekatan ini
selaras dengan paradigma pendidikan whole child education yang mendorong pengembangan
anak secara menyeluruh. Sekolah-sekolah modern kini banyak mengadopsi pendekatan serupa
dengan mengintegrasikan aspek kognitif, sosial-emosional, dan fisik dalam kurikulum.
Pembentukan Karakter melalui Pembiasaan dan Keteladanan

Metode pembiasaan dan keteladanan yang ditegaskan Ibnu Qayyim sangat cocok diterapkan
dalam pendidikan karakter masa kini. Konsep ini paralel dengan teori behavioristik dan
konstruktivistik yang menekankan pentingnya lingkungan belajar yang konsisten dan model
peran yang baik. Dalam konteks modern, hal ini tampak pada pentingnya sekolah sebagai
komunitas moral dan guru sebagai role model yang harus konsisten dalam bersikap.

. Nasihat dan Konseling Edukatif

Baik Ibnu Qayyim maupun Al-Ghazali menekankan pentingnya nasihat yang disampaikan
dengan kasih sayang dan kelembutan. Dalam dunia pendidikan modern, hal ini tercermin dalam
pendekatan pendidikan humanistik dan konseling psikopedagogis yang menekankan hubungan

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu



https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index

Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 308 of 311

emosional antara guru dan siswa. Nasihat yang membangun kepercayaan dan keintiman sangat
penting dalam membantu perkembangan akhlak anak.

d. Disiplin Positif dan Pengelolaan Perilaku
Keduanya menyarankan penggunaan hukuman yang mendidik, bukan yang merusak atau
melemahkan psikologis anak. Konsep ini sejalan dengan prinsip discipline with dignity atau
positive discipline dalam pendidikan modern, yang berupaya mengajarkan tanggung jawab
tanpa kekerasan. Al-Ghazali secara khusus menekankan bahwa hukuman harus proporsional
dan diberikan dengan pertimbangan psikologis, mirip dengan prinsip-prinsip intervensi
perilaku dalam psikologi pendidikan.

e. Penguatan Motivasi Intrinsik dan Hadiah Sosial
Metode hadiah dan pengakuan sosial yang ditawarkan Al-Ghazali menunjukkan pentingnya
penghargaan terhadap perilaku baik, mirip dengan pendekatan reinforcement positif dalam teori
belajar modern. Pemberian pujian yang tepat waktu dan konteksnya dapat mendorong motivasi
intrinsik anak untuk terus berkembang dalam kebajikan dan tanggung jawab.

f. Penggunaan Metode Kuratif Secara Kontekstual
Al-Ghazali juga menekankan pentingnya metode kuratif seperti teguran, peringatan, dan
sindiran yang dilakukan secara bijak. Pendekatan ini mencerminkan perlunya diferensiasi
strategi dalam menangani perilaku menyimpang di kelas. Dalam pendidikan modern, ini
dikenal sebagai pendekatan responsive classroom management yang menghormati
individualitas siswa dan menyesuaikan pendekatan dengan karakteristik mereka.

g. Learning by Doing dalam Membentuk Akhlak
Metode learning by doing a good thing yang disarankan Ibnu Qayyim memiliki kesesuaian
tinggi dengan prinsip experiential learning dalam dunia pendidikan saat ini. Aktivitas langsung
yang melibatkan siswa dalam kebaikan sosial, kerja sama, dan pengabdian masyarakat menjadi
metode yang terbukti efektif dalam membentuk sikap dan nilai-nilai positif.

Simpulan

Pendidikan anak merupakan aspek yang sangat krusial dalam membentuk karakter, moral, dan
kepribadian manusia sejak usia dini. Dalam perspektif pendidikan Islam, pemikiran Ibnu Qayyim Al-
Jauziyyah dan Imam Al-Ghazali memberikan kontribusi penting dalam merumuskan pendekatan
yang berfokus pada pembentukan akhlak, pengembangan fitrah, dan pengasuhan spiritual. Ibnu
Qayyim menekankan metode pembiasaan, keteladanan, nasihat, serta learning by doing, sementara
Al-Ghazali menekankan penyucian jiwa (tazkiyatun nafs), pembinaan adab, serta strategi korektif
seperti peringatan dan teguran yang dilakukan secara bijak. Kedua tokoh menolak pendidikan yang
berorientasi kognitif semata dan justru menekankan pendekatan holistik yang mencakup aspek
intelektual, spiritual, emosional, dan fisik anak. Pandangan ini selaras dengan konsep pendidikan
modern seperti whole child education, positive discipline, dan experiential learning. Konsep tersebut
relevan untuk diterapkan dalam pendidikan anak di sekolah maupun dalam lingkungan keluarga,
terutama dalam membangun kepribadian anak secara menyeluruh melalui keteladanan, konsistensi

nilai, dan relasi emosional yang sehat. Oleh karena itu, penting dilakukan penelitian lanjutan secara

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu



https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index

Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 309 of 311

empiris untuk menguji efektivitas penerapan metode pendidikan dari kedua tokoh dalam praktik
nyata. Pengembangan kurikulum pendidikan Islam anak yang berbasis nilai fitrah dan akhlak, serta
penyusunan panduan parenting Islami juga menjadi langkah strategis. Tujuannya adalah membentuk
generasi yang tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga kuat secara moral dan spiritual untuk
menghadapi tantangan kehidupan di dunia dan akhirat.

Daftar Pustaka

Akhmad, M. C. A., Ichsan, Y., Hendrawan, B. P., Putri, A. K., & Putri, S. M. (2021). Pendidikan
aqidah akhlak dalam perspektif Al-Ghazali. Tarbawi: Jurnal Pendidikan Islam, 18(2), 56—69.
https://doi.org/10.34001/tarbawi.v18i2.2098

Al-Ghazali. (1997a). Ayyuhal walad (Kiat sukses mendidik anak saleh) (A. Ma’ruf Asrori & Adib
Muchtari, Trans.). Dunia Ilmu Offset.

Al-Ghazali. (1997b). Ayyuhal walad (Kiat sukses mendidik anak saleh) (A. Ma’ruf Asrori & Adib
Muchtari, Trans.). Dunia [lmu Offset.

Al-Ghazali. (1997¢c). Ayyuhal walad (Kiat sukses mendidik anak saleh) (A. Ma’ruf Asrori & Adib
Muchtari, Trans.). Dunia [lmu Offset.

Al-Ghazali. (1997d). Ayyuhal walad (Kiat sukses mendidik anak saleh) (A. Ma’ruf Asrori & Adib
Muchtari, Trans.). Dunia Ilmu Offset.

Al-Ghazali. (1997e). Ayyuhal walad (Kiat sukses mendidik anak saleh) (A. Ma’ruf Asrori & Adib
Muchtari, Trans.). Dunia Ilmu Offset.

Al-Ghazali. (1997f). Ayyuhal walad (Kiat sukses mendidik anak saleh) (A. Ma’ruf Asrori & Adib
Muchtari, Trans.). Dunia [lmu Offset.

Al-Ghazali, A. H. (2002). Ihya’ ‘ulum ad-din (Juz 3). Dar Al-Fikri.

Al-Ghazali, 1. (1989). Ihya’ ‘ulumuddin (Jilid I1I). Karya Toha Putra.

Alimudin, A. (2022). Konsep pendidikan anak dalam perspektif Al-Ghazali. TAJDID: Jurnal
Pemikiran Keislaman dan Kemanusiaan, 6(1), 86—98. https://doi.org/10.52266/tadjid.v611.822

Al-Jauziyah, 1. Q. (2012a). Al-fawa’id: Terapi mensucikan jiwa (Dzulhikmah, Trans.). Qisthi Press.

Al-Jauziyah, 1. Q. (2012b). Tuhfah al-maudud bi ahkam al-maulud. Qisthi Press.

Al-Jauziyah, 1. Q. (2012c). Tuhfah al-maudud bi ahkam al-maulud (Menyambut buah hati) (Ahmad
Zainudin & Zainal Mubarok, Trans.). Qisthi Press.

Al-Jauziyyah, I. Q. (2018). Thibbul qulub: Klinik penyakit hati (A. Zirzis, Ed.). Pustaka Al-Kautsar.

Aljumbulati, A. (1994). Perbandingan pendidikan Islam. Rineka Cipta.

Anwar, R. (2010). Akhlak tasawuf. CV Pustaka Setia.

Basri, H. (2009). Filsafat pendidikan Islam. Pustaka Setia.

Daudy, A. (1989). Kuliah filsafat Islam. PT Bulan Bintang.

Dewi, N. K., & Surani, S. (2018). Stimulasi kemampuan motorik halus anak usia 4—5 tahun melalui
kegiatan seni rupa. Jurnal Pendidikan Anak, 7(2), 190-195.
https://doi.org/10.21831/jpa.v7i2.26333

Fadilla, A. O., Rukajat, A., & Ramdhani, K. (2022). Konsep akhlak bagi peserta didik dalam
pendidikan agama Islam menurut Ibnu Al-Qayyim Al-Jauziyyah. As-Sabiqun: Jurnal
Pendidikan Islam Anak Usia Dini, 4(3), 575-587.
https://doi.org/10.36088/assabiqun.v4i3.1938

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu



https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index
https://doi.org/10.34001/tarbawi.v18i2.2098
https://doi.org/10.52266/tadjid.v6i1.822
https://doi.org/10.21831/jpa.v7i2.26333
https://doi.org/10.36088/assabiqun.v4i3.1938

Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 310 of 311

Hanif, Z. Q. El, Al-Kattani, A. H., Alim, A., Irfan, M. A., & Fadhlan, M. (2025). Landasan filosofis
pendidikan Islam dalam pemikiran Imam Al-Ghazali dan Ibnu Taimiyah. Tasfiyah: Jurnal
Pemikiran Islam, 9(2), 327-351. https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v9i2.15042

Heri Jauhari Muchtar. (2005). Fikih pendidikan. Rosda Karya.

Hidayati, A., Purwoko, & Helmawati. (2025). Pendidikan akhlak sebagai inti konsep pendidikan
Islam dalam pemikiran Al-Ghazali. Jurnal Pengabdian Masyarakat dan Riset Pendidikan, 4(1),
2606-2616. https://doi.org/10.31004/jerkin.v4il.1764

Hidayatulloh, H., Hidayat, A., Kosasih, Hasanudin, & Nurkhairina. (2024). Filsafat pendidikan anak
usia dini perspektif Al-Ghazali. Ta dibiya: Jurnal Agama dan Pendidikan Islam, 4(2), 50—63.
https://doi.org/10.61624/japi.v4i2.152

Igbal, A. M. (2005). Pemikiran pendidikan Islam: Gagasan besar para ilmuwan Muslim. Pustaka.

Igbal, A. M. (2020). Pemikiran pendidikan Islam (1. A. 1. Nizar, Ed.; Cet. II).

Jauziy, 1. Q. al-. (2010). Tuhfatul maudud bi ahkamil maulud (Trans.). Pustaka Imam Syafi’i.

Kalsum, U., Arsy, Salsabilah, R., Putri, P. N., & Noviani, D. (2023). Konsep dasar pendidikan anak
usia dini dalam perspektif Islam. Khirani: Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 1(4), 95-113.
https://doi.org/10.47861/khirani.v1i4.632

Khoir, M. A., Luthfi, M., & Azis, M. A. (2025). Konsep pendidikan anak dalam Islam menurut Ibnu
Qayyim Al-Jauziyah. Tsaqofah: Jurnal Penelitian Guru Indonesia, 5(1), 1076—1089.
https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v511.4723

Kurnia, A., Samad, D., Mamad, F. S., Br, T. P., Matanari, & Enjoni. (2025). Narasi historis pemikiran
pendidikan Islam tentang anak: Relevansi sosial-kultural bagi PAUD Islam Indonesia. A/-
Athfal: Jurnal Pendidikan Anak, 6(3). https://doi.org/10.46773/alathfal.v613.2313

Mansir, F., Kian, L., Abas, S., & Sa’adi, M. (2022). Tantangan anak di Indonesia dalam menghadapi
era global. Kamaya: Jurnal Ilmu Agama, 5(2), 66-78.
https://doi.org/10.37329/kamaya.v5i2.1695

Moeliono, A. M. (1997). Kamus besar bahasa Indonesia. Balai Pustaka.

Muhammad, F. A.-J. (1993). Al-falsafah at-tarbiyah fil Qur’an: Konsep pendidikan Qur’an (Judi Al-
Falasani, Trans.). Ramdhani.

Nurhayati, N., & Sabariah, H. (2024). Konsep pendidikan anak berkarakter menurut pemikiran Imam
Al-Ghazali. Jurnal Sadewa: Publikasi llmu Pendidikan, Pembelajaran dan IImu Sosial, 2(3),
142—-151. https://doi.org/10.61132/sadewa.v2i3.951

P, G. (2025). Memahami tujuan dan fungsi pendidikan di Indonesia. Gramedia.
https://www.gramedia.com/literasi/tujuan-dan-fungsi-pendidikan-di-indonesia

Rahman, A., Munandar, S. A., Fitriani, A., Karlina, Y., & Yumriani. (2022). Pengertian pendidikan,
ilmu pendidikan, dan unsur-unsur pendidikan. Al Urwatul Wutsqa: Kajian Pendidikan Islam,
2(1), 1-8.

Riza, J. K., & Maidefvi, R. (2022). Konsepsi pendidikan Islam terhadap kekerasan kepada anak.
Urwatul  Wutsqo: Jurnal Studi Kependidikan dan Keislaman, 11(1), 62-80.
https://doi.org/10.54437 /urwatulwutsqo.v11i1.388

Sari, M., & Asmendri, A. (2020). Penelitian kepustakaan (library research) dalam penelitian
pendidikan IPA. Natural Science, 6(1), 41-53. https://doi.org/10.15548/nsc.v6il.1555

Shalehah, K. R., Salsabila, Kurniawan, A., Alawiyah, S., & Fadhil, A. (2024). Analisis komparatif
konsep dan metode pendidikan Islam untuk anak dalam perspektif Syekh Nawawi Al-Bantani

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu



https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index
https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v9i2.15042
https://doi.org/10.31004/jerkin.v4i1.1764
https://doi.org/10.61624/japi.v4i2.152
https://doi.org/10.47861/khirani.v1i4.632
https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v5i1.4723
https://doi.org/10.46773/alathfal.v6i3.2313
https://doi.org/10.37329/kamaya.v5i2.1695
https://doi.org/10.61132/sadewa.v2i3.951
https://www.gramedia.com/literasi/tujuan-dan-fungsi-pendidikan-di-indonesia
https://doi.org/10.54437/urwatulwutsqo.v11i1.388
https://doi.org/10.15548/nsc.v6i1.1555

Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, Vol: 9, No 2, 2025 311 of 311

dan Abdullah Nashih ’Ulwan. Hikmah: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam, 1(4).
https://doi.org/10.61132/hikmah.v1i4.312

Soleh, K. (2009). Skeptisisme Al-Ghazali. UIN Malang Press.

Susanto. (2010a). Pemikiran pendidikan Islam. Sinar Grafika Offset.

Susanto. (2010b). Pemikiran pendidikan Islam. Sinar Grafika Offset.

Susanto. (2010c¢). Pemikiran pendidikan Islam. Sinar Grafika Offset.

Syaefudin, A. (2005). Percik pemikiran Al-Ghazali. Pustaka Setia.

Syafi’i, I. (1992). Konsep guru menurut Al-Ghazali: Pendekatan filosofis pedagogis (Cet. 1). Duta
Pustaka.

https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu



https://journals.ums.ac.id/index.php/iseedu/index
https://doi.org/10.61132/hikmah.v1i4.312

